سلسلة بالفتنا ولاتنا (٢)

علم البيان والتريع

الطيعة العاشرة مبعة مزيدة ومنقحة

الدكتور فضل حسن عباس أساذ في الحامعة الادنية ساماً

أستاذ في الجامعة الاردنية سابقا أستاذ الدراسات العليا في جامعة اليرموك

سلسلة بلاغــتنا ولغــتنا (٢)

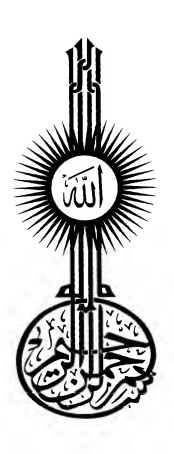
# البلاغة فنونها وأفنانها علم البيان والبديع

الاستاذ الدكتور

ف ضل حسسن عسباس قسم الدراسات العليا / جامعة اليرموك

0 . . 74





# بينيه لملفؤال يمزالجيني

# مقدمة الطبعة الثامنة

الحمد لله وصلاةً وسلاماً على سيدنا رسول الله، وعلى آله وصحبه وبعد.

فلقد من الله علينا بإخراج هذه الطبعة الثامنة من هذا الكتاب، التي تختلف عن سابقاتها من الطبعات، إذ تُعد هذه الطبعة نشأ جديداً، تمتاز ببعض القضايا التي كنا نود أن تكون في الطبعات السابقة، ولكنها مشيئة الله وحكمته:

أولاً: ضبط الآيات والأحاديث النبوية الشريفة.

ثانياً: ضبط الأبيات وشرحها وتوثيقها.

ثالثاً: تصحيح الأخطاء الطباعية الكثيرة.

رابعاً: اضافة بعض القضايا التي لا بُد منها.

وأخيراً لا يفوتني أن أتقدم بالشكر الجزيل لكلِّ من ساهم في إخراج هذه الطبعة الجديدة، وأخص بالذكر الطالب: بهاء الدين البستنجي الذي بذل جهداً مباركاً في إخراجها، فجزاه الله عنا خبر الجزاء.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

الثامن عشر من جمادى الآخرة ١٤٢٣هـ الموافق السابع والعشرون من آب ٢٠٠٢م

# بيني إلله والهمز الحيني

# المقدمة

الحمد لله ربِّ العالمينَ. والصلاةُ والسلامُ على سيدنا محمد أفصح الخلق لساناً، وأوفاهم بياناً، وعلى آله وصحبه الأطهار الأبرار ومن تبعهم بإحسان...

#### أما بعد:

فلقد من الله علينا بإخراج الكتاب الأول في البلاغة، الذي اشتمل علم المعاني، وهذا هو الكتاب الثاني في (علم البيان والبديع)، نرجوا أن يُمن الله علينا باتمامه، وله الحمد في الأولى والآخرة.

ونهجنا فيه هو نهجنا في الكتاب الأول، اللهم إلا ما تقتضيه الضرورة، وتدعو إليه الحاجة، وتتطلبه طبيعة البحث من فروق بين العلمين تحتّم علينا بعض التغيير، ففي الكتاب الأول رأينا لزاماً علينا أن نكثر من الأمثلة التي نوضح بها الأسلوب المتحدث عنه، ذلك أن طبيعة النظم وما فيه من فروق دقيقة بين الأساليب تختلف كثيراً عن طبيعة علم البيان الذي يعتمد الصورة، لذلك رأينا أنفسنا أقل حاجةً للأمثلة الخاصة في هذا الكتاب.

وآثرنا أن نكثر من الأمثلة والشواهد من الكتاب الكريم، والسنة المطهرة، علاوةً على ما نذكره من الصور الشعرية، إلا أننا لم نكتف بالشعر القديم؛ بل رأينا من الفائدة أن ننقل للقارئ بعض الصور الشعرية في أقوال المعاصرين من الشعراء.

ولقد أفدت كثيراً من «أسرار البلاغة» للشيخ عبد القاهر الجرجاني- رحمه الله-، ومن «دراسات تفصيلية شاملة لبلاغة عبد القاهر في التشبيه والتمثيل» للأستاذ عبد الهادي العدل أستاذ البلاغة في كلية اللغة العربية في الأزهر- جزاه الله خيراً -.

وقد جهدت في هذا الكتاب ما جهدت في سابقه من يسر العبارة، وسهولة الإسلوب. والله أسال أن يجعله خالصاً لوجهه، وأنْ ينفع به، وأن يَمُنّ علىّ بالقَبُول والأجر، وأعتذر عن زلّة أو هفوة وقعت عن غير قصد، أو كانت نتيجة غفلة أو جهل في قضية من القضايا، فما نحن إلا بشر، وأرجو أن يجد فيه أساتذة البلاغة وطلابها بغيتهم وضالتهم، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبة وسلم.

الحادي عشر من شعبان سنة ١٤٠٥هـ أول أيار سنة ١٩٨٥م الدكتور فضل حسن عباس

# علمالبيان

# تهيد:

## البيان تعريفه وتطوره:

وردت كلمة البيان ومشتقاتها كثيراً في كتاب الله تعالى، وفي سنة الرسول صلى الله عليه وسلم. فعلى حين نقراً في كتاب الله تعالى: ( كَذَلك يَبَيِّنُ اللهُ أَينه للنَّاسِ) [البقرة المه]. (كَذَلك يَبَيِّنُ اللهُ لَيبَيِّنَ لَكُمرُ الآيات) [البقرة ٢٦٦]. (يُرِيدُ اللهُ ليبيَيِّنَ لَكُمرُ [النساء ٢٦] فالمبيِّن في هذه الآيات هو الله تعالى - نقرأ كذلك قوله تعالى: (واتزلنا البك الذكر لتبيَّنَ للناس ما نُزل البهم) [النحل ٤٤]. ونقرأ ثالثاً قول الله تعالى (وإذ أخذ الله مبثاق الذين الذين المناس أوتُوا الكتاب لتبيبننه للنَّاس) [آل عمران ١٨٧]. وفي آية أخرى نقرأ قوله سبحانه: (وسكَنْتُم في مسَاكنِ الذين ظَلموا أَنفُسَهُم وتَبَيَّنَ لَكُم كُم كَيْف فَعَلْنَا بِهِم وضَرَبْنَا لَكُم الأَمْل) [إبراهيم ٥٤].

والمعنى المتبادر لهذه الآيات جميعاً هو الظهور والكشف والإيضاح، فالله تبارك وتعالى يبين آياته للناس، فيوضحها ويكشفها، فلا يبقى فيها أي خفاء، والنبي صلى الله عليه وسلم يبين ما نزله الله فيشرحه، ويرشد إلى ما فيه من أسرار ودقائق، وقد يكون هذا البيان من الرسول صلى الله عليه وسلم توضيحاً لمبهم، أو تفصيلاً لمجمل، أو تقييداً لمطلق، وقد يكون غير ذلك مما ذكر في موضعه.

والذين أخذ عليهم الميثاق من أهل الكتاب كان لا بد أن يُظهروا للناس أحكام الله من غير تحريف أو تبديل، والذين سكنوا في مساكن الظالمين اتضع لهم الأمر، وظهرت لهم النتائج، وتأصلت في نفوسهم القناعات بما حدث السابقين.

فالبيِّنة : كما يقول الراغب <sup>(١)</sup>: (هي الدلالة الواضحة حسيّة كانت أو عقلية).

وهو ما اختُص به الإنسان. قال تعالى: (بَسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِمِ الرَّحْمَنُ عَلَّمَ

<sup>(</sup>١) المفردات ص ٦٨.

القُرْآنَ خَلَقَ الإنْسَانَ عَلَّمَهُ البَيَانِ) [الرحمن ١-٤]، ومهما اختلف المفسرون في كلمة «البيان» فإن اختلافهم لا يخرج عن كونه اختلاف تنوع.

(فقد قال ابن زيد والجمهور: البيانُ: المنطق والفهم والإبانة، وهو الذي فُضل به الإنسان على سائر الحيوان. وقال قَتَادة: هو بيانُ الحلال والشرائع، وهذا جزء من البيان العام، وقال محمد بن كعب: ما يقول وما يقال له، وقال الضحاك: الخير والشر، وقال ابن جريج: الهدى، وقال يمان: الكتابة)(١)

وهناك غير هذه الأقوال؛ ولكنها ترجع - كما رأيت - إلى معنى الكثنف، سواء قلنا: إن هذا الكثنف أمر لساني أو غير لساني، أم قلنا: إنه هو الفهم الذي منحه الإنسان وهُضلً به على غيره.

ولقد جعل الله القرآن الكريم بياناً، في مثل قوله تعالى: (وَهُلَى وَمَوْعَظَةٌ لَلْمُتَّين) [آل عمران ١٣٨]. فالقرآن، يكثنف للإنسان عوامل الرقي، وأسباب السعادة؛ ليسلك مسالكهما، ومواطن الزلة ليتجنبها؛ ذلكم هو المعنى العام لهذه المادة وما يتفرع عنها.

والعربية - كما تعلم - لغة السعة والجمال؛ أعطيت خاصية، قل أن تجدها في غيرها من اللغات؛ وهي الصلة التي تكون بين الألفاظ بعضها مع بعض من جهة، وبينها وبين المعاني من جهة أخرى. لذلك قد نجد معاني كثيرة للكلمة، لكننا بعد الامعان والتدقيق، لا نستطيع أن نرجعها إلا إلى أصل واحد، ويُظن لأول وهلة، أن هذه المعاني بعيد بعضها عن بعض؛ لذلك كان السياق خير مُوجّة، بل معيناً للمعنى.

. فلقد جاعت كلمة البيان ومشتقاتها في مواضع كثيرة من السنة المطهرة، نكتفي منها بموضوعين اثنين:

أحدهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «انَّ منَ البيانِ لَسحْراٍ» (٢)، والسياق الذي ورد الحديث فيه، يظهر لنا منه أن البيان «اظهار المقصود بأبلغ لفظ، وهو من الفهم وذكاء القلب» كما يقول ابن الأثير (٢) -، وهذا المعنى وان كان خاصاً، فإنه لا يخرج عن الكشف.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ١٨٨/٨.

<sup>(</sup>٢)رواه البخاري كتاب الطب، باب ٥٠ «ان من البيان لسحرا» وكتاب النكاح باب ٤٨ «الخطبة» ورواه مسلم، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة.

<sup>(</sup>٣) النهاية لابن الأثير ١٧٤/١.

الثاني: قوله صلى الله عليه وسلم: «البذاءُ والبيان شعبتان من النفاق» (١)، والسياق يدلنا على أن المقصود بالبيان: التصنع في القول والتفصيع والتكلف، مما يكون الباعث عليه العجب والغرور.

ومهما قيل في البيان بعد ذلك. فإنه لن يخرج عن هذه المعاني التي ذكرناها لك، مستوحاة من الكتاب والسنة.

ونظن أن أول من توسع في هذه الكلمة، وبسَطَ معانيها، أبو عثمان الجاحظ، ألم يسمً أعظم كتبه وأكثرها شهرة «البيان والتبيين»؟. فقد عرّف البيان – تارة – تعريفاً عاماً بقوله: «انه اسم جامع لكل شيء كشف لك قناع المعنى، وهتك الحجاب دون الضمير، حتى يُفضي السامع إلى حقيقته ويلم بما فيه». وتارة بقوله: «انه الدلالة الظاهرة على المعنى الخفي». وبيّن أن هذه الدلالة لا تنحصر في القول؛ بل انها تكون بخمس طرق؛ فقد تكون هذه الدلالة باللفظ، وقد تكون بالإشارة، وقد تكون بالخط، أو العقد أو الحال.

ثم ينقل لنا بعض التعريفات الخاصة، فيذكر ما قاله جعفر بن يحيى: «ان يكون الإسم يحيط بمعناك، ويجلّي عن مغزاك، وتخرجه من الشركة، ولا تستعين عليه بالفكرة، مع السلامة من التكلف والتصنع والتعقيد». ويعلق الجاحظ على هذا التعريف، بأنه منسجم مع ما قاله الأصمعي في تعريف البليغ، بأنه «من طبّق المؤصل، وأغناك عن المُفَسِّر».

وندرك مما سبق، أن كلمة البيان أصبحت مرشَّحة، كي يراد منها اتجاه خاص في القول، ولعل هذا الاتجاه كان أول ما أشار إليه الحديث النبوي «ان من البيان لسحراً».

ولا يفوتنا هنا مقارنة الجاحظ بين تعريف جعفر بن يحيى للبيان، والأصمعي للبليغ، بأن كلمة (البيان) كانت مرادفة لكلمة (بلاغة)، وهذا ما يكاد يُجمع عليه القوم، وهذا كذلك ما استمر إلى عصر الشيخ عبد القاهر – رحمه الله – فكانت كلمات البراعة والبلاغة والفصاحة والبيان والبديع الفاظاً ذات مدلول واحد مع اختلاف طفيف نجده بين كاتب وآخر.

ولعل خير دليل على ما قلناه، ما نجده الشيخ عبد القاهر - رحمه الله - في كتابه (دلائل الإعجاز)، ودلائل الإعجاز - كما تعلم - تحدث فيه عن نظرية النظم أي علم المعاني كما عُرف فيما بعد، ومع ذلك نجده في أول هذا الكتاب يتحدث عن البيان فيقول: «ثم انك لا ترى علماً هو أرسخ أصلاً، وأبسق فرعاً، وأحلى جَنىً، وأعذب وردا، وأكرم نتاجاً، وأنور سراجاً،

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد ٥/٢٦٩، ورواه الترمذي، كتاب البر، باب ما جاء في العي ١٨٢/٨.

من علم البيان، الذي لولاه لم تر لساناً يحوك الوشي<sup>(۱)</sup>، ويصوغ الحلي ويلفظ الدُرَّ، وينفُث السحر، ويُقري الشهد<sup>(۲)</sup>، ويريك بدائع من الزهر ويجنيك الحلو اليانع من الثمر، والذي لولا تحفِّيه<sup>(۳)</sup> بالعلوم، وعنايته بها، وتصويره اياها لبقيت كامنة مستورة، ولما اسْتَبَنْتَ لها يَدَ الدهر صورةً (٤) ولاستمر السرار (٥) بِهلتها، واستولى الخفاء على جملتها، إلى فوائد لا يدركها الاحصاء ومحاسن لا يحصرها الاستقصاء. إلا أنك لن ترى على ذلك نوعاً من العلم قد لقي من الضيم ما لقيه، ومُني من الحيف بما مُني به، ودخل على الناس من الغلط في معناه ما دخل عليهم فيه» (٦).

فالشيخ - رحمه الله - لا يقصد بعلم البيان هنا المصطلح الذي استقر عليه الأمر فيما بعد، وإنما يعني به البلاغة بعامة، ومن بعد عبد القاهر جاء الزمخشري - رحمه الله - وهو أول من فصل علم البيان عن غيره من المباحث البلاغية وبخاصة علم المعاني، ولكننا مع ذلك لم نعثر على تعريف محدد عند الزمخشري لهذا العلم.

وبقي الأمر كذلك إلى أن استقرت البلاغة وأصبح لها مفاهيمها المحددة المنضبطة، حيث أصبح علم البيان له شخصيته المستقلة وأبحاثه المتميزة، وموضوعاته الخاصة، فمجاله الصورة التي يبدعها المتكلم، فيصور بها المعنى الذي يريد.

تلك عجالة لتاريخ هذه الكلمة وتطورها، إلى أن غدت علماً مستقلاً، وهناً له أثره الخلاب.

#### فائدة علم البيان؛

ومما هو جدير بالعناية، وحري أن يقدم على غيره، حتى يكون بحثنا على أسس ثابتة؛ الحديث عن فائدة هذا العلم، والثمرة العملية المرجوّة منه، ولعل مما يُعينُنا على ذلك إن شاء الله، ومن الله وحده العون؛ أن نرجع بك قليلاً إلى علم المعاني، فلقد عرفت هناك، أن ذلك العلم، هو الذي يعينك على تركيب الجملة تركيباً يتفق وأوضاع الناس الذين تخاطبهم؛ هو نظرية النظم – كما عرفت – تؤكد الكلام اذا كان هناك ما يقتضي التأكيد، وذلك اذا كان

<sup>(</sup>١) الوشى: النقش.

<sup>(</sup>٢) الشهد: العسل.

<sup>(</sup>٣) تحفيه: حفاوته واكرامه.

<sup>(</sup>٤) يقولون: «لا افعله يد الدهر» أي لا افعله ابدأ.

<sup>(</sup>٥) بفتح السين وكسرها: أخر ليلة من الشهر والمراد خفاء القمر فيها.

<sup>(</sup>٦) دلائل الإعجاز ص ٥٥ تحقيق عبد المنعم خفاجي.

المخاطب مُنكِراً لما تقول، فتكون بهذا موافقاً لمقتضى الحال ومقتضى الظاهر، أو تُنزِّل غير . المنكر منزلة المنكر، لما ترى من غفلة أو ما يشبهها، فتكون بذلك موافقاً لمقتضى الحال، لكنك خرجت عن مقتضى الظاهر.

وقد يقتضي منك المقامُ تقديم الفاعل، أو تقديم الفعل، وقد ترى أن المقام مقامُ تأخير لا تقديم، وقد تجد أن من الحكمة أن تطيل في كلامك وتطنب، أو توجز وتقصر، وقد تجد من المناسب أن تستعمل اسلوب القصر، وقد يكون هذا القصر بـ(إنما) تارة وبـ(ما، وإلا) تارة أخرى، وقد تجد لزاماً عليك أن تفصل بين جملتين لما بينهما من كمال اتصال أو كمال انقطاع، وقد تصل بينهما لما بينهما من جامع يقتضي الوصل، وقد تعرّف الخبر أو تنكّره، كما تمليه عليك دواعي التعريف أو التنكير، وقد تضطر لوجود الشرط في حديثك فتعبر تارة بـ(إنْ) وتارة بـ(إذا) وتارة بـ(لو). وقد تجد أن المقام يُحتم عليك أن تجعل فعل الشرط ماضياً تارة ومستقبلاً أخرى، وقد تحذف حينما تجد أن الحذف أولى من الذكر وقد قررت لك هذا وغيره في موضعه.

علم المعاني - إذن - هو علم النظم، وهذا النظم لا بدّ له من خطوتين اثنتين:

أولاً: ترتيب المعاني في نفسك لتكون منسجمة مع ما تريد أن تتحدث عنه، سواء كان هذا الحديث لنفسك أم لغيرك.

ثانياً: ترتيب الألفاظ في نطقك، وهذه ناشئة عن التي قبلها.

علم المعاني – إذن – هو مطابقة ما على اللسان لما في النفس، وهذه قضية تعتمد أول ما تعتمد على الفكر، ولكن الإنسان ليس فكراً وحده، فلقد أراد الله له أن يكون له مع الفكر عاطفة، ومع العقل وجدان، ومع المنطق أحاسيس ومشاعر، ولعلك الآن بدأت تدرك وظيفة علم البيان، فإذا كان علم المعاني يعتمد أول ما يعتمد على الفكر الذي تطابق به بين ما رتبته في نفسك وما ينبغي أن ترتبه في نطقك، فإن علم البيان، هو ذلك العلم، الذي يُحدِث أثراً في نفسك، ويسمو بعاطفتك، ويرهف حسك.

ولا بدّ للبلاغة من هذين الركنين: أن يكون الكلام متلائماً مع أوضاع المخاطبين، وأن يكون مؤثراً في النفس حتى تتفاعل معه وتتجاوب. فالركن الأول: وظيفة علم المعاني، والركن الثانى: مهمة علم البيان.

علم البيان – إذن – علم الصورة البديعة، التي من شأنها أن تهز أعطاف النفس، ونحن لا نريد أن نفاضل بين العلمين إذ لا غناء باحدهما عن الآخر، وان كانت قضية النظم أدقً مسلكاً، وأدلً على الإعجاز، إلا أن علم البيان أدعى للتأثير، وأدنى إلى العاطفة.

يمكنك بعد الذي قدمته لك، أن تدرك أن علم البيان، هو العلم الذي تستطيع بوساطته وبمعرفته أن تؤدي المعنى الواحد الذي تريد تأديته بطرق مختلفة من اللفظ، بعضها أوضح من

بعض، وإن شئت فقل بعضها أكثر تأثيراً من بعضها الآخر، ولكن حذار أن تهمل جانب النظم، فإن الكلام الفصيح البليغ اما أن يرجع إلى اللفظ وذلك لما فيه من صور بديعة، وتراكيب مؤثرة كالاستعارة والكناية وغيرهما (١).

علم البيان، هو علم الصور الكلامية المؤثرة، ولا ريب أن الصور تختلف في تأثيرها على النفس، سواء في ذلك الصور الكلامية أم الصور الحسية، فهناك الصورة التي تروقك وتعجبك، وهناك الصورة التي تستكره وتستتبشع، ولكنّ ثالثة تصل إلى اعماق نفسك، بل تهز هذه النفس هزة طرب وتقدير، فبقدر ما يبدع المصور في تحسين صورته، يكون لها من التأثير في نفوس الأَخرين، فالصورة الجيدة المؤثرة لا بدّ لها من خيال خَصنب، وعاطفة مشبوبة، واحساس مرهف، وذهن ثاقب يشترك فيهما المصور والمصور له على السواء. وكما يصدق هذا على الصورة الحسية، يصدق على الصورة الكلامية كذلك.

ولكن كيف يمكن أن نؤدي المعنى الواحد بعبارات بعضها أوضح من بعض، وأكثر تأثيراً من بعضها الآخر؟ خذ (الكرم) أو (البخل) و(الجرأة)أو (الجبن)، و(الحسن) أو (القبح)، و(العفة) وأي معنى شئت، وانظر إلى كلام الشعراء والبلغاء، تجد أن كلاً منهم كانت له طريقته في التعبير عن المعنى الذي يريد، فكان بعضهم يرتفع ويسمو، وكان الآخر يبدع غائصاً، باحثاً عن الجوهر الذي يزين فيه كلامه، وثالث تلقاه قريباً فيما يلقيه، مبتذلاً فيما يحكيه.

والمعاني في صورها المؤثرة مما يَحمد الناسُ فاعلها، ولكن التعبير عن هذا المعنى يخذ ألواناً كثيرة من القول، وتجد هذه الأقوال مبثوثة في الأدب العربي على اختلاف أعصاره وأمصاره، خذ مثلاً قول المتنبى (٢).

تَعَرَّضَ لي السَّحابُ وقَدُّ قَفُلْنا

وخذ قول أبي تمام<sup>(٣)</sup>.

هُوَ البَحْرُ مِنْ أيِّ النواحي أتَيْتَهُ

واستمع إلى قول ابراهيم بن هَرْمَة (٤).

لا أُمْتِعُ العُوْذَ بالفصالِ وَلا

فـقُلْتُ إِليــــكَ إِنَّ مَـعِي السَّحَـابا

فَلُجَّتُهُ المعروفُ والجودُ سَاحِلُهُ

أَبْتَاعُ إِلاّ قَرِيبَةَ الأَجَالِ

<sup>(</sup>۱) دلائل الإعجاز ص ۱۱۶.

<sup>(</sup>۲) ديوان المتنبى ۲۷۳/۱.

<sup>(</sup>٣) شرح ديوان أبي تمام/ ايليا الحاوي ص ٤٢٦. والقصيدة في مدح المعتصم.

<sup>(</sup>٤) العوذ: جمع عائذ، وهي التي مضى على ولادها عشرة أيام، ثم هي مُطُفِل، ومعناه لا يمتع الامهات من الأبل بأبنائها، بل يذبحها ولا يشترى منها الا قريبة الأجل.

مِنْ لَكُ يَشْكُ مِنِ عَنْ

لا زَال لِلْمــالِ والأعــداءِ ظَلاّمــا

وإلى قول أبي نواس<sup>(۱)</sup>.

بُـــع صَـوْتُ الــمـال مِمَا
وإلى قول مسلم بن الوليد<sup>(۲)</sup>.

تَظَلَمَ المالُ والأعداءُ مِن يَدهِ

وقال ابن هَرْمَة<sup>(٣)</sup>. وما يَكُ فيَّ مِنْ عَيْبِ فَسإنّسي

جَـبَانُ الكَلْبِ مَـهُـزولُ الفَـمبِيل

ومن أقوالهم «فلان كثير الرماد»، ويقولون «فلان إذا قُدح لا يُصلَد» يريدون أنه كالزند الذي يقدح فَيري. هذه الأقوال – وغيرها كثير – تدور حول معنى واحد وهو الكرم، ولكنك تجد بعضها أوضح من بعض، وهكذا كل معنى تريد التعبير عنه، وربما تجد المعنى الجيد لم تتح له الصورة الجميلة، فلا يروقك ولا يستهويك، وربما تجد المعنى المبتذل أتيحت له الصورة الجيدة فيروقك ويستهويك، وزبما نبد المناري (٤)، في رثاء ابن بقية حين صلبه عضد الدولة:

لَحَقُ تِلْكَ إِحْدى المُعْجِلِزَاتِ
وُفُودُ نَداك أَيَّلِكَ الصَّلاتِ
وكُلُّهُمُ قِيلِكامُ للصَّلاةَ

عُلُوُّ في الحَيَاةِ وَفِي المَاتِ كَانُّ النَّاسَ حَوْلَكَ حِيْنَ قاموا كَانُّكَ قائِمٌ فيهم خَطِيباً

وما كانت إلا وصفاً لمصلوب، وذكر فيها من التشبيهات والأوصاف البديعة والصور التي تختلب الآذان، وتجتلبُ الأذهان، ما جعل بعض الأمراء يتمنى أن يكون مكان ذلك المصلوب، الذي قيلت فيه تلك القصيدة، وهذا كثير في الأدب العربي.

علم البيان – إذن – بحاجة إلى معرفة، واطلاع على تراثنا وثروتنا الأدبية، وإذا نظرت إلى الأمثلة التي ذكرتها لك – من قبل – وجدتها قد اختلف قائلوها زماناً ومكاناً، وهذا يحتم عليك – كما قلت – أن تشحذ من عزيمتك، وأن تعلو همتك لاقتناص هذه الدرر من مظانها. يقول الأستاذ المراغى – رحمه الله تعالى-:

<sup>(</sup>١) انظر دلائل الإعجاز ص ١١٤.

<sup>(</sup>٢) العمدة لابن رشيق القيرواني ١/١٧١.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) ديوان المعانى ١٧٩/٢، اليتيمة ٣٤٤/٢، ٣٤٥. نداك: كرمك، الصّلات: الهبات والعطايا.

«قضية هذا أن الضليع بهذا الفن المطلع على كلام العرب منثوره ومنظومه إذا حاول التعبير عما يختلج في صدره من المعاني وجد السبيل ممهداً فيختار ما هو أليق بمقصده وأحنّ إلى مطلبه من فنون القول وطرق الكلام.

فإذا حث همة الشجعان لاقتحام غمار الوغى بَهَرَهُم بِسَاحِرِ بِيانه، وعظيم احسانه، فإن شاء شبههم بأسُوْدِ خَفَّان  $\binom{(1)}{1}$  فقال كأنكم أسود لها في غيل خَفَّان أَشْبُلُ، وإن احب استعار وقال اني أرى هنا أسوداً تتحفز للكر والفر وتثب لاقتناص فرائسها ولها قَرَم $\binom{(7)}{1}$  إلى الأخذ بنواصيها وحز أرؤسها، وإن أراد كنى عن مقصده وَوَرَى عن مراده فقال البسوا لعدوكم جلد النمر $\binom{(7)}{1}$  واقلبوا له ظهر المجن فإنه قد ورم أنفه عليكم وداسكم تحت أقدامه...».

«... وإن دعا النفوس لمكرمة هز العطف لمحمدة امكنه أن يقول كأنكم البحور يعم فيضها القاصي والداني ويَطُمُّ إنْعامُها على الفقير والغني، أو يقول هذي البحور على سواحلها القصاد تتقاذف أمواجها بما يغني الفقير ويفرِّج كربة المستجير، أو يقول اني أرى فصلاناً مهزولة، ورماداً كثيراً وكلاباً لا تنبح طارقاً؛ ومجداً مُد سرداقه (٤) وندى ضربت خيامه...» (٥).

وسيمر بك شرح هذه العبارات إن شاء الله.

وإذا عدت إلى الأمثلة السابقة سواء ما ذكرته لك من قبل أم ما نقلته لك عن الشيخ وفكرت فيها مليًا تجد أنها لا تخلو عن ثلاثة ألوان من القول. فبعضها تشبيه وبعضها مجاز وبعضها كناية.

أما الفرق بين هذه الألوان فذلك يتكفل لك به هذا العلم أو الفنّ، ولذا يمكننا أن نحصرُ الحديث عن هذا العلم في أبوابٍ ثلاثة ولكلِّ فصولُهُ ومسائله:

الباب الأول: التشبيه.

الباب الثاني: المجاز.

الباب الثالث: الكناية.

<sup>(</sup>١) مأسدة مشهورة بضراوة أسدها - وهي بين النُّني وعُذَيب - لسان العرب - .

<sup>(</sup>٢) شهوة الطعام.

<sup>(</sup>٣) كناية عن اظهار العداوة.

<sup>(</sup>٤) السرادق: كل ما احاط بالشيء من حائط أو مضرب.

<sup>(</sup>ه) علوم البلاغة - للمراغى - ص ٢٠٩- ٢١٠.

# الباب الأول التشبيه

التشبيه كما يدل عليه الأصل اللغوي لهذه الكلمة هو: «الدلالةُ على مُشاركة أمر لأمر» وان شئت قل: «هو الحاق أمر بأمر باداة التشبيه لجامع بينهما».

وتدرك من هذا التعريف أن هناك أمرين ألحقنا أحدهما بالآخر أو شارك أحدهما الآخر، وأن هناك معنى جمع بين هذين الأمرين، واداة ربطت أحدهما بالآخر، تلك أمور أربعة وهي التي سمّوها أركان التشبيه، فالأمران هما: المشبه والمشبه به، والرابط بينهما هي اداة التشبيه، والمعنى الذي اشترك الأمران فيه وجُمع بينهما من أجله هو وجه الشبه، فإذا قلت: « اخلاق علي كالنسيم في الرقة»، فإن هذا تشبيه اشتمل على هذه الأركان الأربعة، لأبك شبهت الأخلاق بالنسيم، فالأخلاق مشبّه، والأداة: هي الكاف، أما المعنى الجامع بين المشبه والمشبه به: فهى الرقة وتسمى: وجه الشبه.

أركان التشبيه إذن هي: المشبه، والمشبه به، واداة التشبيه، ووجه الشبه، ولكن هذه الأركان ليست سواء فبعضها يمكن الاستغناء عنه؛ لأنه معلوم للنفس، لا تجد النفس في تقديره صعوبة ولا حرجاً، بينما لا يمكن الاستغناء عن بعضه الآخر، فالذي يمكن الاستغناء عنه من أركان التشبيه: الاداة، ووجه الشبه، فيمكنك أن تقول في التشبيه السابق «أخلاقه نسيم» واذا قلت «علي كالأسد في الشجاعة»، و «فاطمة كالشمس في البهاء»، و «عزمه كالسيف في المضاء» فإنك في هذه يمكن أن تستغني عن الأداة ووجه الشبه فتقول: «علي أسدً»، «فاطمة شمس، «عزمة سيف»، وسموا هذا: التشبيه البليغ وهو ما حذفت منه الأداة ووجه الشبه.

أما الركنان الآخران وهما: المشبه والمشبه به، فلا يمكن الاستغناء عن واحد منهما، فهما طرفا التشبيه، فإذا حذف احدهما خرج الكلام عن كونه تشبيهاً واصبح من باب الاستعارة كما ستعرفه فيما بعد إن شاء الله تعالى.

#### التشبيه بين الوسيلة والغاية:

تُوهِمُ عباراتُ كثير من الكاتبين بأن التشبيه ليس إلا وسيلة يُتوصل بها إلى معرفة الاستعارة، لأن معرفة الاستعارة مبنية عليه، ومع تقديرنا لهذا القول من الناحية العلمية، ومن حيثُ صحةُ نتائجه، الا أننا لا يمكننا أن نسلِّم لأولئك بكل ما قالوه فالتشبيه في الواقع ليس فقط وسيلة نتوصل به إلى بحث آخر، انما التشبيه كغيره من أساليب القول وفنونه جيء به ليؤدي رسالة ذات أثر، وليحقق أغراضه النفسية والنفيسة المقصودة من علم البيان، فهو من هذه الناحية لا يقل عن الاستعارة أو الكناية، بل نظن أن الأثر الذي يُحْدثُهُ التشبيه في النفس ربما يزيد على ما يُحْدثُهُ غيرُه من الأساليب، ذلك أن المجاز والكناية لا تدركهما النفس بيسر

وسهولة، أضف إلى ذلك ان التشبيه يمكن أن يكون أوسع دائرة من حيثُ الجمهورُ الذي يتأثر به، ولأمر ما كَثُرَ في كلام الله تعالى وكلام نبيّه صلى الله عليه وسلم، وفي الكلام البليغ للأقدمين والمُحْدَثينَ على السواء، بل تجده في غير الكلام البليغ مما هو وليد البيئات المتعددة، وانّك لواجدٌ في كلام العاديِّين من الناس تشبيهات رائعة إذا وضعت لها القوالب المقبولة كانت ذات أثر وشئن.

التشبيه، ليس إذن وسيلة نتوصل ونتوسل به إلى معرفة اسلوب آخر، وإنما هو مقصود لذاته، فإذا كان الهدف من علم البيان التأثيراً النفوس، فإن من أكثر أبوابه تأثيراً التشبيه.

ولقد كان التشبيه من أول الأساليب التي أشار إليها الأقدمون، فانك لتجد له أصولاً عند أبي عبيدة، والفرّاء، والجاحظ وله فيه اشارات لطيفة، ونظن أن المبرّد – من الأقدمين – هو أول من توسع في بحثه للتشبيه، وقسم ومثل له، وتتابع العلماء بعد ذلك يظهرون بدائعه، ويشرحون روائعه.

قال أبو هلال العسكري: «التشبيه: يزيد المعنى وضوحاً، ويكسبه تأكيداً، ولهذا أطبق جميع المتكلمين من العرب والعجم عليه، ولم يستغن أحد منهم عنه، وقد جاء عن القدماء وأهل الجاهليّة ما يستدل به على شرفه وموقعه من البلاغة»(١).

وقد بلغ عبد القاهر في ذلك مبلغاً عظيماً، يقول: «اذا جاء التمثيل في أعقاب المعاني، أو أُبرزت هي باختصار في معرضيه (٢)، ونُقلت عن صُورِها الأصليّة إلى صُورته،

<sup>(</sup>١) الصناعتين ص ١٨٦ - ١٨٤ طبعة الخانجي سنة ١٣٢٠هـ.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج١، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٣) المعرض: ثوب تُجلى فيه العروس ليلة العرس،

كساها أُبّهَةً (١) فأكسبها مُنْقَبَةً (١) ورفع من أقدارها، وشَبّ (١) من نارها، وضاعف من قواها في تحريك النفوس لها، ودعا القلوب إليها، واستثار لها من أقاصي الأفئدة صبابة (٤) وكُلفاً (٥) وقَسَرَ الطباع على أن تُعطيها محبةً وشغفاً، فإن كان (٢) مدحاً كان أبهى وأفخم، وأنبلَ في النفوس وأعظم، وأَهَزَ للعطف (١) وأسرع للإلف، وأجلب للفرح، وأغلب على المعتدح، وأوجب شفاعة للمادح، وأقضى له بغُرِّ المواهب والمنائح (٨)، وأسيرُ على الألسن وأذكر، وأولى بأن تعلقه القلوب وأجدر. وإن كان ذماً كان مسه أوجع، وميسمه (١) ألذع، ووقعه أشد، وحدَّهُ أحد. وإن كان حجاجاً كان برهانه أنور، وسلطانه أقهر، وبيانه أبهر، وان كان افتخاراً كان شاوه (١٠) أبعد، وشرفه أجد، ولسانه ألا، وإن كان اعتذاراً كان إلى القبول أقرب، وللقلوب أخلب (١٠) أبعد، وإن كان وعظاً كان أشفى الصدر، وأدعى إلى الفكر، وأبلغ في التنبيه والزجر، وأجدر بأن يجلّي الغيابة، ويبصر الغاية، ويبرئ العليل، ويشفي الغليل، وهذا الحكم، إذا استقريت فنون القول وضروبه، وتتبعت أبوابه وشعوبه» (١٥).

فمثال ما كان مدحاً قول البحتري يمدح يعقوب بن اسحاق بن نوبخت (١٦)

عن كل ند في الندى وضـــريب(١٧)

دان إلى أيدي العفاة وشاسع

للعصبة السارين جد قريب (١٨)

كالبدر أفرط في العلو وضروف

<sup>(</sup>۱) ابهة: أي عظمة. (۲) منقبة: أي مفخرة،

<sup>(</sup>٣) شبُّ: أوقد. (٤) الصبابة: الشوق.

<sup>(</sup>٥) الكلف: حُبُّ الشيء والولع به. (٦) أي المعنى.

<sup>(</sup>v) العطف: الجانب، والمعنى: ادَّعي للزَّهو.

<sup>(</sup>٨) جمّع منيحة وهي الناقة التي يُجعل لمن تُمنح له لبنُها ووبرُها وولدُها.

<sup>(</sup>٩) المسم: الة الكيِّ. (١٠) الشأو: أي الشأن.

<sup>(</sup>١١) خَلَبُ فلاناً: أي خدعه وفتن قلبه.

<sup>)</sup> (١٢) السخائم: الأحقاد والضغائن.

<sup>(</sup>۱۳) غرب الغضب: أي حدته.

<sup>(</sup>١٤) يقال إِنْفَلُ السيف إذا انكسر والمراد هنا انكسار حدة الغضب.

<sup>(</sup>١٥) أسرار البلاغة- تعليق وشرح محمد النجار ص ١٠٨. (١٦) ديوان البحتري ١١٤/١.

<sup>(</sup>١٧) الضريب: المثل والنظير، وَعَطَّفُهُ على الند: عَطَّف تفسير، العفاة جمع عفيف: وهو الذي لا يسال الناس من فقر.

<sup>(</sup>١٨) أي بالغ الغالية في القرب.

وقول الآخر<sup>(١)</sup>:

وَتَأْخُذُهُ عِنْدَ الْمَكَارِمِ هِلَانَةُ

ومثال الذم قول مروان بن أبي حفصة $^{(7)}$ 

زَوَامِلُ لِلأَشْسِعِسِارِ لا عِلْمَ عِنْدَهُمُ

لَعَمْرُكَ ما يَدْرِي البَعيرُ إذا غَـدا

بِجَ ــــيِّدِها الاَّ كَعِلْمِ الأَباعِـرِ بِجَ ـــيُّدِها الاَّ كَعِلْمِ الأَباعِـرِ بِ

كَمَا اهْتَزُّ تَحتَ البَارِحِ الغُصنُ الرَّطِبُ<sup>(٢)</sup>

ومثال الاحتجاج قول أبي نؤيب يحتج على استحالة اجتماعه وابن اخته على عشق امرأة واحدة (0).

تُربِدِينَ كَيْما تَجْمَعِيني وَخَالِداً

ومثال الافتخار قول المتنبي (٦).

كُمْ تَطْلُبونَ لَنَا عَيْباً فَيُعْجِ زُكُمْ

مَا أَبْعَدَ العَيْبَ والنُّقْصَانَ عَنْ شيكمي

ومثال الوعظ قول صالح بن عبد القدوس:

إذا وَتَرْتَ امْرَأً فَاحْذَرْ عَدَاوَتَــهُ

وَهَلْ يُجْمَعُ السَّيْفَانِ وَيْحَكِ فِي غِمْدِ؟

وَيكْ رَهُ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَا تَأْتُونَ والكَرَمُ (٧)

أَنَا التَّربُّا، وذانِ الشَّيْبُ وَالهَرَمُ (^)

مَنْ يَزِرَعِ الشَـوكَ لا يَحْصُدُ بِهِ عِنَباً (٩)

<sup>(</sup>١) ذكر هذا البيت في الحماسة غير منسوب، وذكر التبريزي أنه لأبي الشعب العبسي أو الأقرع بن معاذ القشيري. (٢)البارح: ريح الصيف الحارة، والغصن بسكون الصاد، وحرك اتباعاً للضرورة.

<sup>(</sup>٣) دلائل الإعجاز ص ١٣٧، أسرار البلاغة ص ١٠٣.

 <sup>(</sup>٤) الزوامل: جمع زاملة وهي التي يُحمل عليها من الأبل وغيرها، والاباعر: جمع ابعره، التي هي جمع بعير، والوسق حمل البعير وجمعه أوساق، والغرائر: جمع غرارة وهي وعاءً من الخيش يوضع فيه القمح ونحوه.

<sup>(</sup>ه) ديوانه ص ٣٣، مجمع الأمثال ١٩/٢.

<sup>(</sup>٦)ديوانه - شرح البرقوقي ٤/٧٨.

<sup>(</sup>٧) يقول: كم تحاولون أن تجدوا فيّ عيباً تعيبونني به فيعجزكم وجوده، وهذا الذي تفعلون يكرهه الله ويكرهه الكرم-وهذا تعنيفُ لسيف الدولة لاصغائه للطاعنين به.

<sup>(</sup>٨) ذان: أي العيب والنقصان، يقول: إن بُعد ما بيني وبين النقصان والعيب كبعد التُّريا من الشيب والهرم؛ فكما لا يلحقها الشيب والهرم، لا يلحقني العيب والنقصان.

<sup>(</sup>٩)نهاية الارب ٨٢/٢، وَتَر فلاناً: أي قتل حميمه فتركه فرداً.

يقول الأستاذ البرقوقى:

«وبعد، فهذا الضرب من البيان – التشبيه – على حدّته كنز من كنوز البلاغة، ومادة الشاعر المُفْلق  $\binom{1}{1}$ , والكاتب البليغ، في الابداع والاحسان والاتساع في طرق البيان، وأن يضع الكلام بعيد المرام، قريباً من الافهام، ولا يغرنك من أمره أنك ترى الرجل يشبه الجواد بالبحر، والشجاع بالأسد، والحسن بالشمس، وما ماثل ذلك مما اشتهر أمره، وجرى لذلك مجرى الحقيقة، وإنما هو يدقّ ويلطف حتى يأتيك بما يخلب القلوب، ويرقض الهام  $\binom{7}{1}$ , وحتى يخرج مثله عن طوق البشر جميعاً  $\binom{7}{1}$ .

<sup>(</sup>١) يقال: افلق الشاعر: أتى بما يعجب في شعره فهو مُفْلق.

<sup>(</sup>٢) الهام: جمع هامة وهي الرأس.

<sup>(</sup>٢) التلخيص في علوم البلاغة/ شرح الأستاذ عبد الرحمن البرقوقي ص ٢٤٢.

# أركان التشبيل

#### الركنان الأولان: المشبه والمشبه به:

عرفت أن للتشبيه أربعة أركان: المشبه، المشبه به، واداة التشبيه، ووجه الشبه، وعرفت أن المشبه به يسميان طرفي التشبيه، لأنه لا يمكن حذف أحدهما أو الاستغناء عنه، فإذا حذف أحدهما خرج الكلام عن حدُّ التشبيه، ودخل في باب الاستعارة التي سَفَحَدِتُكِ عنها فيما بعد إن شاء الله تعالى.

وطرفا التشبيه قد يكونان محسوسين، وقد يكونا معقولين، وقد يكون المشبه معقولاً والمشبه به معقولاً. والمشبه به معقولاً.

# (١) الحسيّان:

وهو ما يُدرك بإحدى الحواس الخمس الظاهرة:

(أ) ما يدرك بالبصر: سواء الألوان، أم الأشكال، أم المقادير، أم الحركات، وذلك كتشبيه الخد بالوردة الحمراء، والشعر الأسود بالليل في السواد، ومن ذلك قول أبي قيس بن الأسلت (١) يشبه الثريا بعنقود الكَرْم المُنوِّر:

وَقَدْ لاحَ في الصُّبْحِ الثُّريَّا لِمَنْ رأى

ومنه قول الشاعر<sup>(٣)</sup>:

أنتَ نَجمٌ في رِفْعَةٍ وَضِياءٍ

فشبه ممدوحه بالنجم في الرفعة والضياء، وقال الطغرائي $^{(2)}$ .

وَذِي شِطَاطٍ كَصَدْرِ الرُّمْحِ مُعتَقَلٍ

فشبه القامة بالرمح. وكقول الحارث بن سعيد التغلبي (٦) يشبه القدُّ اللطيف بالغصن أو بالألف:

<sup>(</sup>١) الأغاني ١٥٩/١٥، الايضاح ٣٢/٣.

<sup>(</sup>٢) ملاّحيه: عنب أبيض طويل يشبه العنب الزيني في دمشق.

<sup>(</sup>٢) البلاغة الواضحة ص ٢٢، تجتليك: تنظر إليك.

<sup>(</sup>٤)ديوانه ص ٣٠٢.

<sup>(</sup>٥) الشيطاطء: بفتح أوله وكسره: الطول، الوكل: المتواكل.

<sup>(</sup>٦) نهاية الارب ١٠١/٢، والقوام، بالفتح: القامة وحسن الطول.

غَصِزَالٌ فَوْقَ مِا أَصِفُ كَأَنَّ قَوامَ لَهُ أَلِد فُ

(ب) ما يدرك بالسمع من الأصوات، ومنه قول ذي الرمّة $^{(1)}$ .

كَانً أصْواتَ مِنْ إِيغَالِهِ مَنْ بِنَا أَوَا خِرِ الْمَيْسِ أَنْقَاضُ الفَرارِيجِ (٢) يريد الشاعر أن بعض الرحل يحك بعضه، فيحصل صوت شبيه بصوت صغار الدجاج من شدة السير، واضطراب الرحل، وهو ما يقال له النقيض. ومنه قوله سبحانه: (اللّذِي أَنْفَضَ ظَهُركَ) [الشرح ٣]، فالنقيض صوت الرحل. وهذا يدلنا على ما للبيئة من أثر في التشبيه من جهة، وعلى سليقة القوم اللغوية وقدراتهم على التعبير من جهة أخرى.

وكقول أمرئ القيس:

يَغِطُّ غَطيطَ البَكْرِ شُدَّ خِنَاقُهُ لِيَدُّ تُلَنِي والمَرقُ لَدِيسَ بِقَتَّالِ (٢)

يصور غضب رجل أظهرت زوجه ميلاً نحو امرئ القيس، فيشبه صوت غطيطه في نومه بغطيط البكر، وهو الفتيُّ من الإبل الذي يُشد حبل حول خناقه لترويضه، وقال نو الرُّمَّ (٤) يصف ابلا:

كأنَّ على أَنْيَابِها كُلَّ سُحْرة مِ صِياحَ البَوَازي مِنْ صَريفِ اللوائكِ

والمعنى أن سامع صوت الابل يظن أن صوت البوازي - جمع باز وهو الطير المعروف -

جار على أنيابها، وبما أن منشأ هذا الظن هو مشابهة صريف أنياب الابل – أي صوتها – لصياح البوازي، جعل الشيخ عبد القاهر هذا البيت مثالاً لتشبيه ذلك الصريف بصياحها.

وقال تميم بن مُقبل يصف قلبه (٥):

وللفُئادِ وَجِيبٌ تَحتَ أَبُهُ رِهِ لَدُمَ الغُلامِ وَراءَ الغَيْبِ بِالصَحِرِ

فشبه صوت دق القلب بالصوت الحاصل من دق الغلام بالحجر من وراء الحائط.

<sup>(</sup>١) ديوانه ٩/٥٢، العمدة ٢٨/٢.

<sup>(</sup>٢) الإيغال: مصدر أوغل في السير إذا أسرع وأبعد،، والضمير للإبل، والأواخر جمع آخره، الرحل: هو العود الذي يستند إليه الراكب، الميس: شجرٌ صلب تُتخذُ من الرحال، أراد الشاعر (كأن أصوات الرحل (أواخر الميس) انقاض الفراريج) فأخر المضاف إليه عن المضاف، وهذا من التعقيد اللفظي الذي تحدثنا عنه في الجزء الأول من هذا الكتاب فارجم إليه إن شئت.

<sup>(</sup>٣) يغط من الغطيط: وهو صنوت البعير إذا هدر، والبكر: ولد الناقة الفتيّ.

<sup>(</sup>٤) ديوانه رقم ٥٥/١٦. اللوائك: الأنياب ومفردها لائك.

<sup>(</sup>٥) الأماني ١٦/١، الوجيب: خفقان القلب واضبطرابه، الأبهر: الشريان الخارج من القلب، واللدم: الضرب بشيء ثقيل يُسمع وقعه.

ومنه قول أبي العتاهية يمدح الرشيد (١): وَزَحْفٍ لَهُ تَحْكِي البُروقَ سُيــوفُه وَتَحْكِي الرُّعودَ القَاصِفاتِ حَوافِرُه فشبه صوت وقع حوافر الخيل بالرعود القاصفة.

(ج) ما يُدرك بالذوق، وذلك كتشبيه بعض الفواكه بالعسل، وكقول امرئ القيس<sup>(۲)</sup>: كَأَنَّ المُدامَ وَصَـوْبَ الغَـمامِ ونَشْرَ الخُـرَامَى ورِيـحَ القُطُر يُعَانً المُحارَبِ الغَـمامِ الأَعارِبِ مَـرا الغَـمامِ الأَعارِبُ الطائِرُ المُستَـحِرِر<sup>(۲)</sup>

- (د) ما يدرك بحاسة الشم من الروائح، كتشبيه بعض الأشياء بالريحان أو الكافور، وتشبيه النكهة بالعنبر.
- (هـ) ما يُدرك بحاسة اللمس من حرارة وبرودة، ورطوبة ويبوسة، وخشونة وغيرها، وذلك كتشبيه اللَّيِّن الناعم بالخز، وتشبيه الخشن بالمِسْح (٤)، ومنه قول ذي الرُّمَّة:

لها بَشَرُ مِثُلُ الدَرِيرِ ومَنْطِقٌ رَخِيمُ الدَواشِي لا هُراءُ ولا نَزْرُ (٥)

وألحقوا بالطرفين المدركين بالحواس، الأمور المُتَخَيَّلَة؛ ويعنون بها الأشياء التي ليس لها وجود في الواقع، الا أن الأجزاء التي تتركب منها مدركة بالحواس، ومنه قول أبي بكر محمد بن أحمد الصنوبري (٢):

وكَانَّ مُحْمَرً الشَّقِيقِ إِذَا تَصَوَّبَ أَوْ تَصَعَّرِ الشَّقِيقِ إِذَا تَصَوَّبَ أَوْ تَصَعَّرِ الشَّقِي أَعْلِمُ ياقِ وَ إِنْشِرِ رُنْ عَلَى رَمِاحٍ مِ مِنْ زَبَرْجَ دُ

يشبه محمر الشقيق، وهو ما يعرف بشقائق النعمان، والريح تسفّله تارة وتُصعدهُ

<sup>(</sup>١) أبو العتاهية حياته وشعره / محمد محمود الدش.

<sup>(</sup>٢) شروح التلخيص ٢/٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) المدام:الخمر يداوم على شربها، صوب الغمام: نزول المطر من السحاب، الخزامى: نبات طيب الرائحة، والقطر: نوع من الطيب، يُعَلَ: يُمرِّج، بردُ أنيابها: ريقها، طرَّبَ: صوَّت، المستحر: المصوَّت وقت السَحَر يريد (أنها طيبةً ريح الفم في الوقت الذي تتغير فيه الأفواه بعد النوم.

<sup>(</sup>٤) المسنع: كساءً من شعر كتوب الرهبان، والجمع: أمساح ومسوح.

<sup>(</sup>٥) البشر: أي الجلد والبشرة، رخيم الحواشي: ليّنُ نواحي الكلام، الهراء: الكلام الكثير ليس له معنى، النزر: القليل، يقول: هو بين ذلك.

<sup>(</sup>٦) المطوُّل ص ٣١٣، محمرٌ الشقيق: شقائق النعمان، تصوّب: أي انحدر وبزل.

أخرى، وأوراقه الحمر على سيقانها الخضر، شبهها بأعلام ياقوت منشورة على رماح من زبرجد، والياقوت أحمر والزبرجد أخضر، ووجه الشبه شيء أحمر فوق شيء أخضر متحرك، تارة يصعد وتارة ينزل، وليس هناك في الخارج أو في الواقع أعلام من ياقوت، وليس هناك رماح من زبرجد إلا أن الأشياء التي ركبت منها هذه الأجزاء مدركة بالحواس، فهناك رماح وأعلام، وياقوت وزبرجد، إلا أن الأعلام ليست من ياقوت، والرماح ليست من زبرجد، والياقوت والزبرجد من الأشياء الكريمة التي تتخذ حلية وزينة.

ومن هذا القبيل قول أبي الغنائم الحمصي(١):

خَـوْذٌ كَـأَنَّ بَنَانَـهَا في خُـضْـرَةِ النَّقْـشِ المُـزَدُّ سَرَةِ النَّقْـشِ المُـزَدُّ سَرَةِ النَّقْـشِ المُـزَدُّ سَـمَـكُ مِـنَ البِلَّـوْدِ فـي شَـبَكٍ تَكَـوَّنَ مِـنَ زَبَـرُجَــدُ

فهو يشبه البنان وقد أحاط به النقش المزرد بسمك من البلور، وهذا السمك قد أحاط به شبك من زبرجد، ووجه الشبه – كما ترى – صورة شيء أبيض يحيط به شيء أخضر، وإذا نظرنا إلى المشبه به فإننا لا نجد له وجوداً في الخارج؛ لأنه ليس هناك سمك من البلور ولا شبك من زبرجد، إلا أن أجزاء هذا المشبه به كلها مما يدرك بالحواس، فهناك سمك ولكنه ليس من البلور، وهناك بلور، وكذلك الشبك والزبرجد، كل هذه العناصر موجودة في الخارج مدركة بالحواس، إلا أن الشكل الذي تخيله الشاعر لا وجود له.

وقريب من هذا قول ابن المعتز<sup>(۲)</sup>:

كَأَنَّ عُيُونَ النَّرْجِسِ الغَضِّ حَوْلَنَا مَدَاهِنُ دُرٌّ حَشْوُهُ نَّ عَقِيقُ

فالمداهن: جمع مُدُهن، وهو ما يوضع فيه الطيب، وهي وإن كانت في واقع الناس، إلا أن الناس لا يستعملون مداهن من در ولا يحشونها بالعقيق كذلك.

#### (٢) العقليان:

أما الطرفان العقليان فهما ما يدركان بالعقل؛ كتشبيه الإيمان بالحياة، والكفر بالموت، وكما ألحقوا بالطرفين الحسيين ما سموه خيالياً – وهو ما ركّبه الخيال من أجزاء محسوسة – فلقد ألحقوا بالعقليين نوعين اثنين:

<sup>(</sup>١) ديوانه ٤/٣٧٥، الخود: الفتاة الناعمة حسنة الخُلق.

<sup>(</sup>٢) ديوان ابن المعتز ٤/ه١٦، الوساطة ص ٢٠٦.

#### النوع الأول: الأمور الوجدانية:

وهي الكيفيات التي تدركها النفس، كاللذة والألم، والحب والبغض، والطمأنينة والخوف؛ وإنما ألحقوا هذه الوجدانيات بالطرفين العقليين، لأنها لا تُدْرَك بالحواس، وليست من القضايا الفكرية، ويسمي الشيخ عبد القاهر هذا النوع «عقلياً غير حقيقي» وكأن العقلي عنده قسمان اثنان:

۱ – عقلي حقيقي،

٢- عقلى غير حقيقى، ويعنى به الأمور الوجدانية.

# النوع الثاني: ما سموه وهمياً.

وعرفوه بأنه الذي لا وجود له في الخارج، ولو وُجد لأدرك بالحواس، وأظن أن الفرق بينه وبين الأمور الخيالية أجزاؤها التي ركبت منها موجودة في واقع الناس ومدركة بالحواس – كما مر من قبل –، أما الوهمي فلا وجود له في الخارج، لا من حيث التركيب، ولا من حيث الأجزاء، وقد أجمع الأقدم ون والمحدثون على التمثيل لهذا النوع بقول امرئ القيس (١):

أيَقْ تُلُنِي وَالْمَسْ رَفِيُّ مُضَاجِعِي وَمَسنُ وَنَةٌ زُرْقٌ كَأَنْيَابِ أَغْوالِ

فشبه أسنان الحربة بأنياب الأغوال، وهي مما لا وجود له في الخارج، ولكن الغول لو وجد لأدرك بالحواس، والغول ما كان يتوهمه العرب، وقد كثر في أشعارهم.

ومثلوا له كذلك بقول الله تعالى: (أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمُ شَجَرَةٌ الوَّوُمِ إِنَّا جَعَلْنَاهَا فَتَنَةً للظَّالِمِينِ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْل الجَحيمِ طَلْعُهَا كَانَّهُ رُوُوسُ الشَّياطين) وَتَنَاقَ للظَّالِمِينِ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْل الجَحيمِ طَلْعُهَا كَانَّهُ رُوُوسُ الشَّياطين) [الصافات: ٢٦- ٦٥]، ولا أدري كيف سووا بين الآية الكريمة وبيت الشعر، إذ الغول من الأمور المتوهمة التي لا حقيقة لها، ولكن الشياطين ليست كذلك، فشتان بين الغول والشيطان، والشيطان، والشيطان ليس أمراً متوهما، الشيطان له وجوده الحقيقي، قال تعالى: (يا بَنِي أَدَمَ لا يَفْنَنَكُمُ الشَّيْطان كما أَخْرَجَ أَبُويَكُم مِنَ الجَنَّةُ يَنْزِعُ عَنْهُمَا لِباسَهُما ليرُيهُمَا سَوْءاتِهما إِنَّهُ يَنْزَعُ عَنْهُمَا لِباسَهُما ليرُيهُمَا سَوْءاتِهما إِنَّهُ يَرْكُمُ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلَنا الشَّيَاطِينَ أُولِياءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُون) وَلاعراف ٢٧].

<sup>(</sup>١) ديوانه ص ٢٤، المشرفي: أحد أوصاف السيف نسبةً إلى المشارف: قرى من أرض اليمن.

اذن قضية الشيطان ليست وهماً، كل ما هناك أننا لا نستطيع أن نراه بأعيننا. ولو أنهم قسموا هذا النوع إلى ما هو متوهم لا وجود له كالغول، وإلى ما له حقيقة لا يرى بالعين كالشيطان، لأحسنوا أيما إحسان.

## (٣) ما كان المشبه عقلياً والمشبه به محسوساً:

كتشبيه الحجة بالشمس، والمنيّة بالسبع، والعزم بالسيف، والأخلاق بالعطر، والأمل عند المتشائم بالليل، والحظ كذلك، والأخلاق بالفلاة الواسعة.

ومن الأمثلة على ذلك قول أبي العلاء (١):

وكالنّارِ الحياةُ فَمِتنْ رَمَادٍ اواخِرُهُا وأَوَّلُها لدُخَانُ

وقول البوصيري – رحمه الله –(٢):
والنَّفسُ كالطَّفْلِ إِنْ تُهُ ملِّهُ شَرِيبًا على حُبِّ الرَّضاعِ وإِنْ تَفْطِمْهُ يَنْفَطِرِم

ولما كان وجه الشبه في المشبه به أقوى منه في المشبه، ولما كان المحسوس أكثر تأثيراً في النفس؛ كانت أكثر التشبيهات من هذا القبيل؛ أي تشبيه المعقول بالمحسوس، وسيأتي لك مزيدٌ من الأمثلة عندما نحدثك عن التشبيهات في القرآن الكريم والسنة المطهرة.

# (٤) ما كان المشبه محسوساً، والمشبه به معقولاً:

كتشبيه العطر بالخلق الكريم، والنجوم بالسنن، والليل بالصدود، ولهذا القسم مزيد بحث إن شاء الله.

## الركن الثالث من أركان التشبيه: الأداة:

وأداة التشبيه: هي ما يربط بين المشبه والمشبه به، وقد تكون حرفاً، أو فعلاً، أو اسماً.

#### أولاً: حرفاً:

(أ) الكاف: ويليها المشبه به دائماً، قال تعالى: (واللهِينَ كَفَروا أَعْمَالُهُم كَسَرابِ بِعِيعَةً النور ٣٩]، وقال صلى الله عليه وسلم: «الناس كإبلِ مائة لا تجد فيها راحلة» (٣)، وقال

<sup>(</sup>١) ديوان سقط الزند، القصيدة الثالثة، ٧/١، والقصيدة في مدح أبي الفضائل سعد بن شريف.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ص ۲۳۹.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم كتاب فضائل الصحابة - باب قوله «الناس كإبل مائة» ١٩٧٣/٤.

البوصيري - رحمه الله تعالى - في البيت الذي مرَّ بك من قبل:

والنَّفسُ كَالطُّفْلِ إِنْ تُهْمِلُهُ شَبَّ على حُبِّ الرَّضاعِ وإِنْ تَفْطِمْهُ يَنْفَطِمِ

وقد لا يليها المشبه به صراحة؛ وذلك اذا كان التشبيه مركباً، قال تعالى: (إنّما مَثَلُ الحَبَاةِ اللهُ نَبا كَماء آنْزِلنالاً مِنَ السَماء فاخْتَلَطَ به نَبَاتُ الآرض مِما يَأْكُلُ النّاسُ والانعام؛ حَتّى إذا أَخَذَت الآرضُ زُخْرُفها وازَّبّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُها أنّهُم فادرونَ عَلَبها أتاها أمرنا لَبلاً أو نهاراً فَجَعلناها حصيداً كَأَن لَم تَغْنَ بِالآمْسِ كَذَلكَ نَفصلُ الآيات لقوم يتفكّرون) [يونس ٢٤]، وقال سبحانه: (واضرب لَهُم مَثْلَ الحَباةِ الدَّنيا كَمَاء أنزلنالاً مَن السماء فاختلَط به نَباتُ الآرضِ فأصبَحَ هَشِيماً تَذَرُولاً الرِّيَاحُ وكَانَ الله عَلَى كُلِّ شَيء مَفْتَدراً) [الكهف ٥٤].

ففي الآيتين الكريمتين دخلت الكاف على (الماء)، ولا يعقل أن تشبه الحياة الدنيا بالماء، وإنما المقصود تشبيه الدنيا بنضارتها وزينتها، واغترار الناس بها، ثم ما يعقب ذلك من ألم وتفرق، وتنغيص وكدر وزوال، بالنبات ينزل عليه الماء فيكسبه خضرة وزهوا، ولكنه بعد ذلك يصفر فيكون هشيما وحطاماً. فأنت ترى أن الكاف لم تدخل على المشبه به صراحة، وإنما ذلك يحتاج إلى تأويل.

(ب) كأنّ: قال تعالى: (كَانَّهنَّ البَاقُوتُ والمَرجَانُ) [الرحمن ٥٨]، وقال البوصيري (١) في وصف أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم - رضي الله عنهم -:

كَانَّهُمْ فِي ظُهُورِ الْخَيْلِ نَبْتُ رُبِيًّ مِن شِيدَّةِ الدُّرُم لا مِنْ شِيدَّةِ الخُرُم

يقول: ان ثبوتهم على ظهور الخيل، إنما يرجع إلى حزمهم وعزمهم وقوتهم لا إلى الحُزُم التي شدت بها بطون الخيل.

ويرى بعض العلماء ان «كأنّ» مركبة من كلمتين (الكاف) و (إنّ) الدالة على التأكيد، فالبيت السابق أصل معناه: إنهم في ظهور الخيل كنبت ربى ولكن الكاف دخلت على (إنّ) ففتحت همزتها ومن هنا تدرك أن «كأن» أدل على تأكيد الكلام من الكاف؛ ولهذا جاءت في القرآن الكريم في المواطن التي يستحسن فيها توكيد الكلام وتثبيته في النفوس قال تعالى:

<sup>(</sup>١)ديوانه ص: ١٩٩، ربى: جمع ربوة وهو المكان العالي.

(يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاكِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْنَشِرِ) [القمر ٧]، وقال تعالى (إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَراً فِي يَوْمِرِ نَحْسٍ مُسْنَمِر تَنْزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْل مُنْقَعِرٍ) [القمر ١٩]، وقال تعالى: (فترى القَوْمَرَ فيها صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْل خَاوِيةً) [الحاقة ٧].

وذهب بعض العلماء إلى أنها لا تكون للتشبيه إلا إذا كان خبرها جامداً، أما إذا كان خبرها مشتقاً فإنها تفيد الظن والشك، فإذا قلت: (كأن خالداً قائم) فإنها تفيد الظن، لأن (قائم) وهي خبر كأن، اسم فاعل، واسم الفاعل من المشتقات، ولكن جمهرة العلماء على أنها للتشبيه في جميع أحوالها، فمعنى (كأن خالداً قائم) أي أن حالته التي هو عليها الآن تشبه حالته وهو قائم.

## ثانياً؛ فعلاً؛

وقد تكون اداة التشبيه فعلاً مثل: يَحْكى ويُشبه.

وَطُنْبُورٍ (١) مَلِيعِ الشَكُلِ يَحكِ ـــي بِنَغْمَتِهِ الفَصِيحَةِ عَنْدَليبَا وقال السريُّ الرَّفَاء في وصف شمعة (٢):

مفتولة مجدولة تُحكي لنا قَدُّ الأسَلُ (٣) وكقولنا: (هذا يُشبه هذا)

#### ثالثاً: اسماً:

وقد تأتي أداة التشبيه إسماً، قال أبو بكر الخالدي<sup>(٤)</sup>:

يَا شَبِيهَ البَدْرِ حُسْنَاً وَضِيَاءً وَمَنَا الْأَوْمَنَا اللهُ وَسُلِيا اللهُ وَمُنَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(</sup>١) الطنبور: آلةٌ من آلات الطرب ذات عنق وأوبار.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ص: ۳۸٤.

<sup>(</sup>٢) القدُّ: القامة، الأسل: الرماح.

<sup>(</sup>٤) اليتيمة ٢/١٨٩.

وقد يدل على الأداة فعل ليس فيه معنى التشبيه، كأفعال اليقين والرجحان (١) كقولك (رأيت هنداً بدراً)، (وعلمت خالداً أسداً)، وجعل بعضهم منه قوله سبحانه: (فَلَمَّا راُولاً عَارِضاً مُسْتَقَبِلَ اَوْدِيتَهِم ُ قَالُوا هذا عَارِض مُمُطرنًا) [الأحقاف ٢٤]، ومنه قوله سبحانه: (إذَا رَأَيْتَهُم حَسِبْتَهُم لُولًا مَنْنُوراً) [الإنسان ١٩]، ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «لقد وَجَدْتُهُ بحراً» (٢).

#### ملحوظة:

وقد تحذف الأداة لقيام الدليل عليها، كما تقول: «العلم نور»، و «خالد سيف»، و«حمزةُ أسد».

# الركن الرابع من أركان التشبيه: وجه الشبه:

ووجه الشبه: هو المعنى الذي يلحظه المتكلم للجمع بين المشبه والمشبه به، كالشجاعة التي لوحظت بين وحظت بين حمزة والأسد «حمزة أسد الله وأسد رسوله»، والصرامة التي لوحظت بين خالد وبين السيف «خالد سيف من سيوف الله»، والوضاءة التي لوحظت بين سعاد وبين الشمس، وينبغي أن يكون وجه الشبه في المشبه به أقوى منه في المشبه، حتى يصح التشبيه. وهذا الوجه:

- (١) اما أن يكون حسياً أو عقلياً.
- (٢) واما أن يكون مفرداً أو متعدداً.
- (٣) وقد يأتى صورة منتزعة من أشياء متعددة.

# أولاً: وجه الشبه الحسى والعقلي:

#### (١) الحسى:

وذلك كقول الأقرع بن معاذ القشيري $^{(7)}$ .

وَتَأْخُذُهُ عِنْدَ المَكِارِمِ هِا نَهُ كَمَا اهْتَازَّ تَحْتَ البَارِحِ الفُصنُ الرَّطِبُ

<sup>(</sup>١) راجع الأفعال الدالة على اليقين والرجحان في علم النحو.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري - كتاب الأدب - حسن الخلق والسخاء وما يكره من البخل ه/٢٢٤٤، ورواه مسلم - كتاب الفضائل - باب شجاعة النبى صلى الله عليه وسلم وتقدمه للحرب ١٨٠٠٢/٤.

<sup>(</sup>٣)الحماسة، ص ٦٣٠، البارح: ريح الصيف الحارّة.

فوجه الشبه هنا يدرك بالبصر، وهو الاشتراك في هيئة الحركة، ومنه قول ابن المعتز<sup>(۱)</sup>: كَانَّ عُـيُـونَ النَّرْجِسِ الغَضِّ حَـوْلَنا مَـداهِنِ دُرُّ حَـشْـوُهُـنَّ عَـقِيـقُ وقوله (۲):

فَكَأَنَّ البَرْقَ مُصْحَفُ قَالِ فَانْطبِاقاً مَرَّةً وانْفتَاحَاً فوجه الشبه مؤلف من اللون والشكل المدرك بالحسِّ. ومنه قول ذي الرُمَّة:

كَأَنَّ أَصْواتَ مِنْ إِيغَالِهِنَّ بِنَا أُواخِرِ للنَّسِ أَنْقَاضُ الفَراريجِ (٢) فوجه الشبه هنا يُدْرَك بالسمع، وهو الاشتراك في النغمة الخاصة.

ومنه تشبيه الشيء إذا استدار بالكرة تارة، وبالحلقة تارة أخرى فنقول: «الأرض كالكرة» ووجه الشبه هنا الاشتراك في الشكل والصورة، ومنه قول الطغرائي<sup>(٤)</sup>:

وَذِي شَطِّاطٍ كَصَدُرِ الرُّمْحِ مُ عُتَ قَلٍ بِمِتَّاهِ غَيْرَ هَيَّابٍ وَلاَ وَكِللَّ  $\binom{0}{2}$  وقول الحارث بن سعيد التغلبي  $\binom{7}{2}$ :

غَ زالٌ فَ وَقَ مَا أَصِ فَ كَانَّ قَ وامَ هُ أَلِ فَ وَالْمَ فَ الْمِيئة فان كلاً مستو منتصب.

#### (٢) العقلى:

وذلك كقولك فلان كحاتم في الكرم، وكالأسد في الشجاعة، وكالثعلب في المكر، وكالثور في المكر، وكالثور في القوة. ومنه قول أبي فراس (٧):

وقَدْ صَارَ هذا النَّاسُ إلَّا أَقَلَّهُم ذِنَّابًا عَلَى أَجِسَادِهِنَّ ثِيابً

<sup>(</sup>١)ديوانه، ص ١٤ه، قصيدة (النرجس).

<sup>(</sup>٢) ديوانه ص ١٩١، قصيدة (عرف الدار).

<sup>(</sup>٣) سبق شرح البيت ص ٢٣.

<sup>(</sup>٤) ديوانه ص ٣٠٢.

<sup>(</sup>٥) سبق شرح هذا البيت ص ٢٢.

<sup>(</sup>٦) نهاية الأرب ٢/١٠١.

<sup>(</sup>٧) ديوان أبي فراس - جمع وتعليق ونشر سامي الدهمان ٢٢/٢.

#### ثانياً: تقسيمه إلى مفرد ومتعدد:

قد يكون وجه الشبه مفرداً، كما تقول: «هو كالأسد في الشجاعة»، وقد يكون متعدداً، ومن ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم «مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن ويعمل به، كالأُثرُجَّة طَعْمُها طَيِّبٌ وريحُها طَيِّبٌ (١) فإن وجه الشبه هنا الطعم والرائحة.

ومنه قول الشاعر $^{(\mathsf{Y})}$ :

أَنْتَ نَجْمُ في رِفْعَةٍ وَضِيَاءٍ تَجْتَلِيكَ العُيُونُ شَرْقًا وَغَرْباً

فوجه الشبه: الرفعة والضياء، ولو اقتصر على احدهما لكفي.

وقد يكون المتعدد حسياً وعقلياً معاً، كما تقول: «الطالب كأستاذه في مشيته وَخُلُقه وعلمه».

# ثالثاً، تقسيمه إلى تحقيقي وتخييلي،

ويعنون بالتحقيقي ما كان موجوداً في المشبه به، سواء وجد في المشبه أم لم يوجد، فمثال ما وجد في المشبه والمشبه به معاً: «هو كالأسد شجاعة»، و «هي كالشمس وضاءة»، فإن الوضاءة والشجاعة موجودتان في المشبه به، وهما كذلك في المشبه، ومثال ما لم يوجد في المشبه قولك: «كلامه كالعسل في الحلاوة» فإن الحلاوة موجودة حقيقة في العسل وليست موجودة في الكلام إلا على سبيل التأويل، لأن الحلاوة مما تستريح لها النفس وتلذ بها، فالموجود في الكلام – إذن – لازم الحلاوة لا الحلاوة نفسها، فوجه الشبه في هذه الأمثلة تحقيقي.

أما التخييلي فهو ما لا يوجد في المشبه به في الحقيقة إلا على سبيل التخيل، ويكون هذا في التشبيه المقلوب أو في التشبيه الذي يكون فيه المشبه حسياً والمشبه به عقلياً.

استمع إلى قول التنوخي<sup>(٣)</sup>:

وكَانًا النُّجُ ومَ بَيْنَ دُجَاهَا سُنَنَّ لاحَ بَيْنَ هُ الْبِّدَاعُ

فإن وجه الشبه صورة شيء أبيض مضيء له بريق ولمعان تحيط به اجرام مظلمة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري - كتاب فضائل القرآن - باب فضائل القرآن.

<sup>(</sup>٢) البلاغة الواضحة ص ٢٣، تجتليك: تنظر إليك.

<sup>(</sup>٣) اليتيمة ٢/٠٣، المطول ص ٣١٥.

سوداء، وهذا وإن كان موجوداً في المشبه إلا أنه ليس موجوداً في المشبه به على الحقيقة، اللهم إلا على سبيل التخيل، فالمشبه به السنن التي لاح بينهن ابتداع أو اللاتي ظهرن بين البدع، والاضاءة والظلمة ليست حقيقة في السنن والبدع – كما تعلم – ولكن لما كانت السنن هادية إلى البر مبينة للخير وكانت البدع على العكس من ذلك، تصورنا البياض في السنن والسواد في البدع، الا ترى إلى قول النبي صلى الله عليه وسلم: «قدتركتكم على البيضاء ليلها كنهارها» (١) ومن هذا القبيل قول أبي طالب الرقي (٢):

وَلَقَدْ ذَكَرْتُكِ وَالظَّلِمُ كَأَنَّهُ يَوْمُ النَّوَى وَفُوادُ مَنْ لَم يَعْ شَوِ

فلقد شبه الشاعر الظلام بشيئين: شبهه أولاً بيوم النوى أي يوم الفراق وشبهه ثانياً بفؤاد من لم يعشق، ووجه الشبه الحلكة والسواد، وهذه وإن كانت موجودة في الظلام على الحقيقة، إلا أنها ليست موجودة في يوم النوى وفي الفؤاد الذي لم يعشق إلا على سبيل التخيل، وبيان ذلك: أنهم أحبوا يوم التلاقي فتخيلوه كأنما هو أبيض مشرق، وكرهوا يوم النوى – الفراق – فوصفوه بأنه أسود حالك، ولا سواد في الحقيقة ولكنهم تخيلوا ذلك تأثراً من ألم الفرقة، وكذلك حينما تصوروا القلوب والأفئدة تصوروا أفئدة العاشقين مضيئة بحرارة العشق، وعلى هذا فقد تخيلوا الفؤاد الذي لم يعشق مظلم الجنبات، فوجه الشبه – كما ترى – إنما وجد في المشبه به على سبيل التخيل.

ومن هذا قول ابن بابك<sup>(٣)</sup>:

وقَد كُحلًا اللّيلُ السِّماكَ فَأَبْصَرا

وأرض كَاخُلقِ الكريمِ قَطَعْتُها

فإن وجه الشبه في هذا التشبيه السعة، والسعة موجودة في الأرض على سبيل الحقيقة، ولكنها في أخلاق الكرام ليست كذلك، وإنما هي موجودة على سبيل التخيل لأن السعة والضيق توصف بهما الأشياء المادية.

رابعاً: وقد يكون وجه الشبه صورة منتزعة من أشياء، كما في قوله تعالى: (مَثَلُ اللهِينَ حُملُوا التَوْرَاةَ ثُمرَّ لَمرْ يَحْملُوها كَمَثَلَ الحِمارِ يَحْملُ أَسْفَاراً) [الجمعة ٥]، فإن وجه الشبه هنا ليس شيئاً واحداً وإنما هو صورة منتزعة من أمور كثيرة، فهي صورة من يجهد نفسه ويتعبها

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة - المقدمة باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين المهديين ١٦/١.

<sup>(</sup>٢) اليتيمة ٢٤٤/١، المفتاح ص ١٤٦

<sup>(</sup>٣) المفتاح ص ١٤٧، السماك: أحد السماكين وهما نجمان نيِّران أحدهما في الشمال وهو السماك الرامح، والآخر في الجنوب وهو السماك الأعزل.

بأشياء نفيسة دون أن يحصل على جدوى ولهذا مزيد بحث إن شاء الله.

تلك هي أركان التشبيه، مفصلة بعد أن عرفتها مجملة.

#### قضيتان مهمتان:

ولا بد أن نقف معك، وتقف معنا عند قضيتين اثنتين أشرنا إليهما من قبل:

أولاهما: كون المشبه حسباً والمشبه به عقلياً.

والثانية: كون وجه الشبه في المشبه به أقوى منه في المشبه.

وكل منهما ذات صلة بأختها فالحديث عن احداهما يستلزم الحديث عن الأخرى.

- أما القضية الأولى: فلقد وقف منها بعض العلماء موقف الرفض والانكار مدعياً أن ذلك لا يتمشى مع البداهة والفطرة والمنطق، ونظن أن هذا الرأي غير سديد إذ ورود هذا الضرب في الكلام البليغ يكفي لرد هذا القول ونقضه.

- أما القضية الثانية: وهي كون وجه الشبه في المشبه به أقوى منه في المشبه، فهذا ما تستدعيه طبيعة التشبيه، - اللهم - إلا إذا كان هناك غرض للمتكلم، سواء كان هذا الغرض: المبالغة أم التخيل أم التندر والظرافة والاستملاح، فيقلب التشبيه فيظهر وجه الشبه في المشبه أقوى منه في المشبه به، وهذه قضية أشار إليها الشيخ عبد القاهر - رحمه الله- وسنفصل لك فيها بعض التفصيل: فاعلم - هديت إلى الرشد- أن هنا اسلوبين اثنين:

أولهما: أن يكون المشبه عقلياً والمشبه به حسياً.

ثانيهما: أن يكون كل من المشبه والمشبه به حسيين.

## الاسلوب الأول: تشبيه المعقول بالمحسوس:

ففي الاسلوب الأول لا يحسن العكس إلا إذا كان للمتكلم هدف وغرض بياني، ويكون ذلك على سبيل التخييل لا التحقق، انظر إلى قول القاضى التنوخي (١):

وَكَانًا النَّجُ وَمَ بَدْ نَ دُجَاها سُنَنُ لاحَ بَيْنَهُ نَ ابْتِ دَاعُ

ومن قبل هذا البيت في القصيدة نفسها:

رُبُّ ليل ِ قَطَعْتُ عَكَ صُصِّد دُود إِ فَا فَا عَانَ فِيهِ وَدَاعُ

<sup>(</sup>١) اليتيمة: ٢/٢٩٤.

مُ وحشٍ كَ التَّ قِ يِلِ تَقْدَى به العينُ وتَأَبْسَى حَدِيثَ لهُ الأَسْمَ اعُ وَ الْمُ مَ الْعُدَّ الْمُ مَ العُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُل

في هذه الأبيات تشبيهات أربعة: واحد منها تشبيه محسوس بمحسوس وهو تشبيه الليل بالثقيل في قوله: موحش كالثقيل تقذى به العين، والثلاثة الباقية كلها تشبيه محسوس بمعقول، فالأول: تشبيه الليل بالصدود والفراق، والليل محسوس والصدود والفراق معقولان لا يدركان بالحس، والثاني: تشبيه النجوم بالسنن وقد تقدم هذا من قبل، والثالث: تشبيه النجوم بالحجج، فقد تخيل التنوخي:

أولاً: أن في الصدود والفراق ظلاماً.

وثانياً: تخيل أن هذا الظلام فيهما أقوى منه في الليل.

وكذلك في البيت الثاني والثالث تخيل أن للسنن والحجج اشراقاً، وأن هذا الاشراق أقوى فيهما من النجوم، فأنت تجد أن في كل تشبيه - من هذا القبيل - تَخَيُّليْن للشاعر.

وقد تقدم معنا قول أبي طالب الرقى $^{(1)}$ :

وَلَقَد دُ ذَكر رَبُكِ والظَّلامُ كَانَّه يُومُ النَّوى وَفُوادُ مَنْ لَم يَعشَقِ

فقد تخيل الشاعر أن في يوم النوى وفؤاد من لم يعشق ظلمة وسواداً وانه أقوى فيهما من الليل.

وانظر إلى قول الصاحب اسماعيل بن عبَّاد وقد أهدى عطراً إلى القاضي أبي الحسن الجرجاني (٢):

يا أَيُّهَا القَاضِي الَّذَي نَفْسِي لَهُ مَعَ قُربِ عَهدِ لِقَائِهِ مُشْتَاقَهُ أَهْدَيْتُ عِطراً مِثْلَ طِيبِ ثَنَائِهِ فَكَانَّمَ الْهُدِي لَـهُ أَخْلاقَـهُ

فقد شبه العطر بالأخلاق، وهو تشبيه محسوس بمعقول، إذ تخيل أن للأخلاق طيباً ورائحة زكية، وتخيل ثانيةً أن هذه الرائحة أقوى في الأخلاق منها في العطر.

<sup>(</sup>١) اليتيمة: ٢٩٤/٢.

<sup>(</sup>٢) اليتيمة ٣/١٧٨، ارشاد الأريب ٢٠/١٤.

وعوداً إلى القاضي التنوخي فهو يقول(١):

فَانْهَضْ بِنَارٍ إلى فَحْمٍ كَأَنَّهُمَ اللَّهِ عَلَّهُ وَإِنْصَافٌ قَدِ اتفَقَا

جَاتُ وَنَحْنُ كَقَلبِ الصَبِّ حِينَ سَـــلاً بَرْدَاً فَصِرِنْنَا كَقَلْبِ الصَّبِّ إِذ عَشِقَا<sup>(٢)</sup>

ففي البيت الأول شبه النار والفحم بالانصاف والظلم بجامع الاشراق والسواد، فتخيل أن للانصاف اشراقاً هو أقوى فيه من النار وأن للظلم سواداً هو أقوى فيه من الفحم. أما البيت الثاني: ففيه تشبيهان: أحدهما التشبيه بقلب السالي، أي الخالي من العشق في البرودة. والثاني: التشبيه بقلب العاشق في الحرارة، لأنهم يتخيلون أن القلب العاشق حار وأن القلب الخالي من العشق بارد ليس فيه حرارة، وهذان التشبيهان – في هذا البيت – من تشبيه المحسوس فليس مما نحن بصدده.

واستمع إلى قول ابن طباطبا $^{(7)}$ :

كَأَنَّ انتِضَاء البَدْرِ مِنْ تَحتِ غَيْمَةٍ نَجَاةٌ مِ لَنَ البَاسَاءِ بَعْدَ وَقُوعِ (٤)

ففيه تشبيه محسوس بمعقول، فهو يشبه البدر وقد انكشف من تحت الغيم الذي كان يحجب نوره بالنجاة من البأساء، فقد تخيل الشاعرهناأن الظلام في البأساء أقوى منه في الغيم وان الاشراق في النجاة من البأساء أقوى منه في القمر.

تشبيه المحسوس بالمعقول - إذن - يقصد به الشاعر إلى التخييل، ولكنه تخييل مزدوج: فهو يتخيل في المعقول منها في المحسوسة أولاً وأن هذه الصفة أقوى في المعقول منها في المحسوس ثانياً.

#### الاسلوب الثاني، تشبيه المحسوس بالمحسوس،

طرفا التشبيه إذا كانا محسوسين يمكن أن يُجعل كل منهما مكان الآخر، فتجعل المشبه به مشبهاً وبالعكس، هذا إذا لم يكن هناك تفاوت كبير بين المشبه والمشبه به في وجه الشبه، بحيث يكون وجه الشبه في المشبه به أمراً لا مزيد عليه، ولهذا عابوا على البحتري تشبيهه الليل بالمداد في قوله (٥):

عَلَى بَابِ قِنِّسْ رِينَ واللَيْلُ لاَطِ خُ جَوانِبَهُ مِنْ ظُلْمَةٍ بِمِدادِ

<sup>(</sup>١) اليتيمة ٢/٣١٣.

<sup>(</sup>٢) الصبُّ: للشتاق.

<sup>(</sup>٢) المفتاح ص ١٤٧، اسرار البلاغة ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) انتضى السيف: سلَّه، وانتضاء البدر: ظهوره من دائرة الغيم، والبأساء: الداهية.

<sup>(</sup>٥) ديوانه ٧/٢٤٧، ديوان المعاني ٧٤٤/١.

وفضلوا عليه قول ابن الرومي حيث شبه المداد بالليل في قوله<sup>(١)</sup>:

حِبْ رُ أَبِي حَفْصٍ لُعَابُ اللَّيْلِ يَسِيلُ لِلإِخْ وَانِ أَيَّ سَيْلِ وَعَيْرِ كَيْلِ فَعَيْرِ كَيْلِ

وهناك أصول تعورف عليها بين الناس؛ كالوضاءة في الشمس، والشجاعة في الأسد، والسواد في الليل، والمسك في الطيب، والعسل في الحلاوة، والصاب<sup>(٢)</sup>في المرارة، والبحر في الفزارة، (ومادر) في البخل، (وحاتم) في الكرم، ففي هذه الأمور وأمثالها لا ينبغي العكس حتى للمبالغة.

أما ما جاء من أقوال الشعراء مخالفاً لهذه الأصول المتعارف عليها، كتشبيه الشمس بالمراة، وتشبيه غرّة الصباح بالوجه، في قول محمد بن وهيب<sup>(٣)</sup>:

وَبَدَا الصَّبَاحُ كَانَّ غُرَّتَ فُ وَجْهُ الخَلِيفَةِ حَاينَ يُمْتَدَحُ وَجُهُ الخَلِيفَةِ حَاينَ يُمْتَدَحُ وقول ابن المعتز<sup>(٤)</sup>:

فَخِلْتُ الدُجَى والفَجْرُ قَد مدَّ خَيْطَهُ رِدَاءً مُـوشَىً بالكَواكِبِ مُعلَماً (٥)

فقد أجاب الشيخ عن ذلك، بأن المقصود من هذه التشبيهات ليس التشبيه من حيث اللون فحسب، وإنما المقصود التشبيه من حيث اللون والشكل. هذا ما ذهب إليه الشيخ رحمه الله. ولكن يظهر أن عنصر المبالغة يمكن أن يراعيه الشاعر إذا كان المقام يعين على ذلك، وأليك أمثلة مما يجوز فيه عكس التشبيه، فيكون الشيء مشبهاً تارة ومشبهاً به تارة أخرى فمن ذلك:

(١) تشبيه النجوم بالمصابيح في قول جُنْدُح المِرِّي (٦):

نُجُومُ و كُد لَيْ سَتْ بِزَائِك إِلَى كَأَنَّمَ الْهُنَّ فِي الْجَوِّ الْقَنَادِيلُ (٧)

<sup>(</sup>١)أدب الكاتب ٩٤، شرح الايضاح ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) الصاب: شجرٌ مرُّ له عصارةٌ بيضاء كاللبن شديدة المرارة إذا أصابت العين اتلفتها.

<sup>(</sup>٢) الاغاني ١٤١/١٧، المطول ٣٣٤.

<sup>(</sup>٤) ديوان المعاني ١/٣٤٤.

<sup>(</sup>٥) المقصود من العلم في هذا الرداء هو الفجر.

<sup>(</sup>٦) الحماسة ٤/٣٢٥.

<sup>(</sup>٧) رُكّد: جمع راكد، أي واقفة لا تتحرك.

وعكسوا ذلك فشبهوا المصابيح بالنجوم، ومن ذلك قول السَريِّ الرَفَّاء<sup>(١)</sup> يمدح الوزير المهلبي، وقد رُكزت له رماح عليها شمع عند اقبال الليل فأضاء المكان وحسنُن:

لَقِيَ النُّجِومَ وَقَدْ طَلَعْنَ بِمِثْلِهِ اللَّهِ وَأَعدادَ جُنْحَ اللَّيْلِ وَهُدوَ ضَدَاءُ (٢)

(۲) تشبیه الخد بالورد ومن ذلك قول ابن المعتز $^{(7)}$ :

غِلْلَلَةُ خَدَّهِ صُبِغَتْ بِورْدٍ وَنُونُ الصَدْغِ مُعْجَمَةٌ بِخَالِ وَعَلَالَةُ خَدَّهِ صُبِغِ عَلَى الْحَد وعكسوا فشبهوا الوردَ بالخد كقول خالد الكاتب<sup>(٤)</sup>:

عَشِيَّةَ حَيَّانِي بِوَرْدٍ كَأَنَّهُ خُدُودٌ أُضِيفَتْ بعضُهِ نَّ إلى بعضِ

(٣) تشبیه النرجس بالعیون ومن ذلك قول أبي نواس(0):

لَدَى نَرْجِسٍ غَضِّ القِطَافِ كَانَّـهُ إِذَا مَا مَنَحْنَاهُ العُـيُـونَ عُـيُـونُ

وعكسوا فشبهوا العيون بالنرجس ومنه قول ابن الرومي $^{(7)}$ 

لَوْ كُنْتَ يَوْمَ الوَدَاعِ حَاضِرَنَا وَهُنَّ يُطُفِئُنَ عِلَّةَ الوَجْدِ الْوَكُنْتَ يَوْمَ الوَدَاعِ حَاضِرَ نَا الدَّمُ وَعَ سَاكِبَة تَقْطُرُ مِنْ مُقْلَةً عَالَى خَالَّ لَمُ تَالِّ الدُّمُ وَعَ سَاكِبَة يَقْطُرُ مِنْ مُقْلَةً عَالَى خَالَى خَالَى كَالَ الدُّمُ وَعَ قَطْلُ مَا نَنْ مَا نَنْ مَا نَنْ مَا اللَّهُ عَالَى وَرُدِ كَالَ الدُّمُ وَعَ قَطْلُ مَا نَنْ مَا نَنْ مَا نَنْ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

التشبيه – في البيت الأخير – مركب، شبهت صورة الدموع تنهل من العين على الخد بصورة قطر الندى يقطر من النرجس على الورد، والعين فيه مقابلة للنرجس، ووجه الشبه دائرة بيضاء تحيط بدائرة أخرى أصغر منها مخالفة لها في اللون، فالنرجس ورقّه أبيض ووسطه أصفر.

<sup>(</sup>۳) دیوانه ص ۱۷

<sup>(</sup>٤) الجنع: بالكسر أو الضم: الجانب أو الناحية من الليل، والضحاء: قرب منتصف النهار أي ساطعاً مضيئاً.

<sup>(</sup>٥) ديوانه ص ٧٠ه، قصيدة (دعيني)، غلالة خده: أي صفحة خده، والصدغ: ما بين العين والأذن، ونون الصدغ كناية عن خصلة الشعر المتدلية على الخد على شكل حرف نون، وقد جعل الخال على الخدّ نقطة حرف النون.

<sup>(</sup>٦) الوساطة ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٧) ديوانه ٣٣٨، ديوان المعاني ٢١/٢، الغض: الطري الناعم.

<sup>(</sup>١) الوساطة ٢٤٢، ديوان المعانى ١/٥٥٠.

(٤) تشبيه الثغر وهو مَقْدَم الأسنان بالاقحوان، وهو زهرٌ نو ورق أبيض صغير يشبه الأسنان في لونه وشكله، ومنه قول البحتري (١٠):

كَأَنَّمَا يَبْسِمُ عَنْ لُـؤُلُـؤٍ مُنضَّـدٍ أَو بَـرَدٍ أَوْ أَقَـاحُ (٢):

وعكسوا فشبهوا الاقحوان بالثغر، كقول القاضي التنوخي<sup>(٣)</sup>:

أَقْحُ وَانٌ مُ عَانِ قُ لِشَ قِي قِ كَثُغ ورِ تَغُصَّ وَرُدَ الخُدودِ وَعُصُودِ وَعُلَا الخُدودِ وَعُدودِ وَعُ وَعُيُونٌ مِنْ نِرْجِ سِ تَتَراعَى كَعُيُونٍ مَوصُولَةِ الْتَسْهيدِ

فوصف العيون بالتسهيد، إما لدوام انفتاحها وإما لأنه أراد تشبيه النرجس بها في النبول، فقد قيل إن في نُوْره انكساراً وفتوراً لا تَرى فيه وَرَقَةً قائمة.

(٥) تشبيه تُدِيِّ الكواعب بالرمان كقول السلامي:

رُبُمَا تَبِيتُ أَنَامِلِي يَجْنِينَ رُمَّانَ النُّهُ وِي

اضافة الرمان إلى النهود من اضافة المشبه به إلى المشبه

وعكسوا كذلك فشبهوا الرمان بالثدى، كقول أبى النصر سعيد بن الشاة:

(٦) تشبيه الجداول والأنهار بالسيوف، كقول أبي فراس الحمداني:

والماءُ يفْصِلُ بَسِيْنَ زَهْ سِرِ الرَّوْضِ فِسِي الشَّطَيْ نِ فَ صُللًا وَاللهُ عَلَيْ فَ صُللًا (٥) كَبِسَاطِ وَشْسِي جَسِرَّدَتْ أَيْدِي القُيدِ وَنِ عَلَيْ وَ نَصْللًا (٥)

فشبه هيئة الماء يفصل أزهار الروض، الواقعة على شطية بهيئة نصل - أي سيف -

<sup>(</sup>١)ديوانه ٢٣٦/١ قصيدة (معدن الجود) في مدح عيسى بن إبراهيم كاتب الفتح بين خاقان.

<sup>(</sup>٢) منضد: مرصوص بعضه إلى بعض، والبرد: قطع التَّاج الصغيرة.

<sup>(</sup>٣) اليتيمة ٢/٢١٣.

<sup>(</sup>٤)الكعاب: الفتاة الناهد، والحقّة: وعاء من الخشب. منمنمة: المنمنم هو المزخرف المزركش، نُّضِدَ: رُتِبَ وبُسِق، الملاء: جمع ملاءة وهي الملحفة أو ما يفرش على السرير، مُعصفر: أي مصبوعٌ بالعصفر وهو نبات يُصبغ به الحرير.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ص ٩٠، اليتيمة ١/٤٢، القيون: جمع قَيْن: وهو الحداد، ثم أطلقت على كل صانع.

جردته القيون على بساط موشى منفوش، ووجه الشبه هيئة ذلك البياض المستطيل البَرَّاق بين تلك الألوان المختلفة المنتظمة، ومنه قول ابن بابك:

فَمَا سَيْلٌ تُخَلِّمُهُ الْمَانِي كما سلَّتْ من الخِلَلِ الْنَاصِلُ (١)

المحاني: جمع محنية، وهي منعطف في الوادي، والخلل: جفن السيف المغشّى بالآدم، والمنصل هو السيف.

وهذه التشبيهات - كلها - على سبيل الحقيقة لا على سبيل التخيل

- \* الخلاصة: أن تشبيه المحسوس بالمحسوس قد يعكس فيه الطرفان على سبيل الحقيقة - إذا لم يكن تفاوت كبير بين المشبه والمشبه به من حيث وجه الشبه -، وقد يعكسان على سبيل التخيل والمبالغة، وذلك إذا كان هناك تفاوت كبير بين المشبه والمشبه به في وجه الشبه، وضابط ذلك كما ذكره الشيخ عبد القاهر:
- (١) كل تشبيه صريح كان الغرض منه الجمع بين المشبه والمشبه به في الصورة، أو الشكل، أو اللون، أو هيئة ملتئمة من أمرين فأكثر على وجه يوجد في الفرع على حدّه في الأصل، أو قريباً منه، ولم يقصد فيه إلى مبالغة وإلحاق ناقص بكامل، فإن العكس فيه يستقيم على سبيل الحقيقة.
- (٢) وكل تشبيه قصد فيه إلحاق الناقص بالكامل مبالغة في امتيازه على غيره في الوصف، فإن العكس فيه لا يستقيم فيه على سبيل الحقيقة (٢).

ومن الخير أن نوضح لك ما قال الشيخ، حتى لا يبقى في عبارته لَبس أو غموض، بيان ذلك:

أنك إذا شبهت شيئاً بشيء، وكان وجه الشبه متقارباً في المشبه والمشبه به - بحيث لم يكن هناك تفاوت كبير في فإنه يجوز لك أن تعكس التشبيه، ويكون ذلك على سبيل الحقيقة، مثال ذلك: (تشبيه الخد بالورد، والعيون بالنرجس، والدمع باللؤلؤ، والأسنان بالبرد).

إن وجه الشبه في هذه التشبيهات جميعاً، يكاد يكون واحداً في المشبه والمشبه به، ولذا فإننا يمكن أن نعكس هذه التشبيهات، فنشبه النرجس بالعيون، والورد بالخد...

أما إذا كان هناك تفاوت كبير في وجه الشبه بين المشبه والمشبه به، كتشبيه (الكلام بالعسل في الحلاوة)، (والحسناء بالشمس في الوضاءة)، (والوجه بالصبح)، (والمداد بالليل)،

<sup>(</sup>١) انظر أسرار البلاغة ص ١٨٧ تحقيق هـ. ريتر ودراسات تفصيلية لبلاغة عبد القاهر ص ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) دراسات تفصيلية شاملة لبلاغة عبد القاهر.

فإن عكس هذه التشبيهات - إن وجد- فإنما يكون على سبيل التخيل والادعاء، لا على سبيل الحقيقة والواقم.

وبعد أن حدثناك عن أركان التشبيه، وما يتعلق بها، يجمل بنا أن نحدثك عن أقسام التشبيه.

### أقسام التشبيله

### أقسام التشبيه عند المبرد:

لعل أول من فصل القول في التشبيه (أبو العباس المبرّد) في كتابه (الكامل) فقسمه إلى أربعة أقسام:

(١) (التشبيه المُفْرِط: وهو التشبيه المبالغ فيه أو المبالغ في الصفة التي تجمع بين المشبه والمشبه به. كقول الخنساء في أخيها صخر (١):

وَإِنَّ صَخْراً لَتَاتُمُّ الهُدَاةُ بِ فَي رَأَسُهِ نَالًا وَإِنَّ صَخْراً لَتَاتُمُّ الهُدَاةُ بِ فِي رَأَسُهِ نَالًا

فجعلت المهتدي يأتم به وجعلته كنار في رأسِ علم، والعلم الجبل،... ومن تشبيه المحدثين المستطرف قول بشار (٢) واصفاً قلبه إذا ذُكرت محبوبته

كَـــأَنَ فُـــؤادَهُ كُـــرَةُ تَنـــَـــزّى حِـــذَارَ البَيْنِ إِنْ نَفَــعَ الحِـــذَارُ وَيُكُونَ فِـع الحِـــذَارُ وَيُحُـهُ السِّــرَارُ وَيُحُـهُ السِّــرَارُ وَيُحُـهُ السِّــرَارُ وَيُحُـهُ السِّــرَارُ وَيُحُـهُ السِّــرَارُ (٢)

وقال الحسن بن هانئ (٤) في صفة الخمر:

فَإِذَا ما اجْتَلَيْتَهِا فَهَبَاءٌ يمنعُ الكفَّ ما يُبِيحُ العُيُونَا<sup>(٥)</sup>

أكَلَ الدَّهْرُ ما تَجَسَّمَ مِنْهَ ــا وَتَبَقَّى لُبَابُهَا المَـكْنُونَا<sup>(٢)</sup>

فَهْيَ بِكْرُ كَانَّها كُلُّ شَــيءٍ يَتَمَنَّى مُخَيَّرُ أَنْ يَكُنَ الْأَ

<sup>(</sup>۱) دیوانها ص ۲۸٦

<sup>(</sup>۲) دیوانه ۲/۲۲۶.

<sup>(</sup>٣) تنزى - بحذف إحدى التائين - تتوبّب، السرار بفتح السين وكسرها: وهو مغيب القمر آخر ليلة من الشهر، يقول: محاق القمر روّعني فكلما رأيت شيئاً خفتُ أن يحل به ذلك المحاق، والمعنى: أنه من شدة الحذر يحسبُ كلَّ متسارين يتساروان في شأنه.

<sup>(</sup>٤) وهو أبو نواس، ديوانه ص ٣٨ه.

<sup>(</sup>٥) يقول إنك تراها بعينك لكنك لا تلمسها لانها هباء.

<sup>(</sup>٦) أي أنها برئت على الزمن ولم يبق إلا روحها المستور.

<sup>(</sup>٧) أي أنها تجسُّد كلُّ ما يريده المرء ويتمناه.

جَارِيَاتُ، بُرُوجُهَا أَيْدِينَا

طالعاتٍ مَعَ السُّقَاةِ عَلَيْنَا فَإِذَا مَا غَرَبْنَ يَغُرُبُ فِينَا (٢)

فهذه قطعة من التشبيه غاية على سخف كلام لملحدثين (٣).

(٢) التشبيه المصيب: ويعني به ما خلا من المبالغة، واخرج الأغمض إلى الأوضح.

قال امرؤ القيس في طول الليل<sup>(٤)</sup>:

في كُـوُوسٍ كَانَّـهُ نَّ نُجُــومُ

كَأَنَّ الثُّريّا عُلِّقَتْ فِي مَصَامِهَا بأمْراسِ كَتَّانٍ إلى صُمِّ جَنْدلَ (٥)

فهذا في ثبات الليل واقامته، والمصام المقام، وقيل للممسك عن الطعام صائم لثباته على ذلك، ويقال صام النهار إذا قامت الشمس.

وقال في ثبات الليل $^{(7)}$ ؛

فَـيَـا لَكَ مِنْ لَيْلٍ كِـئنَّ نُجُـومــه بِكُلِّ مَـفَارِ الفَـتْلِ شُـدَّتْ بِيَـذْبــلِ

المغار الشديد الفتل، يقال اغرتُ الحبل إذا شددت فَتْلُهُ، ويذبل جبل بعينه (٧).

وقال أيضاً<sup>(٨)</sup>:

كَانَّ أَبَاناً في أَفَانِينَ وَدْقِهِ كَبِيرُ أُنَاسٍ في بِجَادٍ مُنَمَّالِ (٩)

<sup>(</sup>١) يَقْرن كؤوس الخمرة بين ايدى الندامي بالنجوم الجاريات.

<sup>(</sup>٢) أي الكؤوس تغرب في أجوافهم.

<sup>(</sup>۲) الكامل ٦/١٧١١

<sup>(</sup>٤) ديوانه ص ١٩.

<sup>(</sup>ه) المصام: المقام وزناً ومعناً، يريد في مكانها الذي قامت وثبتت فيه، وكذلك مصام الفرس ومصامته: المكان الذي تربط فيه، امراس: جمع مرس وهو الحبل، صم جندل: حجارةً صماء غير متخلخلة وهي التي تكون في مجرى النهر، المجندل: مكان في مجرى النهر فيه حجارة يشتد عندها جريان النهر.

<sup>(</sup>٦) ديوانه ص ١٩.

<sup>(</sup>٧) ذكر ياقوت أنه جبل في طريق نجد.

<sup>(</sup>۸) دیوانه ص ۲۵.

<sup>(</sup>٩) أبان: جبلً، وهما ابانان، ابان الأسود وأبان الأبيض – ذكر ياقوت أن ابان الأسود لبني فزارة خاصة، وابان الأبيض لبني عبس وبينهما ميلان وكلاهما محدد الرأس كالسنان – الودق: المطر، الأفانين: الضروب والأنواع، بجاد: كساء مخطط: (شبه الجبل وقد عمه المطر والخصب بالشيخ الضعيف الملفوف في بجاد وخص الشيخ لأنه متلفح ابداً متزملٌ في ثيابه.

(٣) التشبيه المُقارِب: كقول ذي الرُّمة (١):

وَرَمْلٍ كَأَوْرَاكِ العَذَارَى (٢) قَطَعْتُ لَهُ وَهُو توكيد لها، يقال ليل حندسٌ وليلٌ أليَلُ مظلمُ...

ومن التشبيه الحسن قول الشاعر (وهو الشُّمَاخ) $^{(7)}$ :

كَأَنَّ الْمِتْنَ والشَرْخَيْنِ مِنْ عَنْ عَنْ مِنْ عَنْ مِنْ اللَّهِ النَّصِلُ سِيطَ (٤) بِهِ مَشِيع

يريد سهماً رمي به فانفذ الرَّميَّة وقد اتصل به دمها، والمتن: متن السهم فشرخُ كلً شيء حدُّ، فأراد شَرْخَيْ الفُوقِ $\binom{(1)}{0}$  وهما حرفاه، والمشيخُ، اختلاط الدم بالنطفة $\binom{(V)}{0}$ .

(٤) التشبيه البعيد: وهو الذي لا يقوم بنفسه أى يحتاج إلى تفسير فكقول الشاعر (٨): بَلْ لَوْ رَأَتْنِي أَخْتُ جـــرانِنَـــا إذ أنَا في الدَّارِ كَــانَّي حـــمَــارْ

فإنما اراد الصحة فهذا بعيد لأن السامع انما يستدل عليه بغيره وقال الله عز وجل وهذا البين الواضح (كَمَثَلِ الحمارِ بَحملُ أَسْفَاراً)[الجمعة ٥]، والسفر: الكتاب، وقال: (مَثْلُ الذين حُمِّلُوا التَّوْرَالَا تُمُرُّ لَمَرْ يَحْمِلُوها كَمَثْلُ الحِمارِ) في أنهم قد تعاموا عنها، وأضربوا عن حدودها وأمرها ونهيها حتى صاروا كالحمار الذي يحمل الكتب ولا يعلم ما فيها)(٩).

نلاحظ مما سبق أن المبرد قسم التشبيه من حيث الواقع والحقيقة، وذلك لأنه لغوي، ونظرة اللغويين تختلف عن نظرة البيانيين، فاللغويون يتعاملون مع واقع الكلمات بقطع النظر عما لها من ظلال وارفة، وايحاءات بديعة، ويذكرنا صنيعهم بهذا التشبيه الذي ذكره عبد

<sup>(</sup>۱) دیوانه ص ۲۵۲.

 <sup>(</sup>٢) اخرجه مخرج المبالغة، جعل اوراك العذارى مشبهاً به والمآلوف تشبيهها بالرمل، والاوراك: جمع ورك وهي مؤنثة:
 ما فوق الفخذ كالكتف للعضد.

<sup>(</sup>٣) ذكر في رغبة الأمل أن هذا البيت لزهير بن حرام الهذلي وليس للشماخ

<sup>(</sup>٤) سيط به: خُلط به، والمشيج هنا الدم. (٥) متن السهم وسطه أو ما دون الريش إلى وسطه.

<sup>(</sup>٦) الغُوق من السهم: حيث يثبت الوتر منه (٧) الكامل ١٠١٦/٢. رغبة الأمل شرح الكامل ١٠/٧

<sup>(</sup>٨) رؤي هذا البيت عن بندار – الكامل ١٣٦/٢. (٩) رغبة الأمل شرح الكامل ٢٧/٧.

القاهر وفضله واستحسنه وإن كان بعض اللغويين وجد فيه افراطاً فقد ذكر الزجاج في أماليه عن تعلب، قال: كنا عند ابن الاعرابي فأنشد قول جرير (١):

وَيَوْمِ كَاإِبْهَامِ القَطَاةِ مُسزَيَّ إِلَيَّ صِبَاهُ، غَالِدٍ لِسِيَ بَاطِلُهُ رُزِقْنَا بِهِ الصَّيْدَ الغَسزِيرَ وَلَمْ نَسكُنْ كَمَنْ نَبْلُهُ مَحْسرُومَةٌ وَحَبَائِلُهُ وَذَلِكَ يَسِوْمٌ خَيْسِرُهُ يُونَ شَسرِّهِ تَغَيَّبَ وَاشِيْهِ، وَأَقْصَسرَ عَاذَلُهُ

فعجبنا من تشبيه قصر اليوم بإبهام القطاة، فقال ابن الاعرابي: أحسن من قول الآخر:

وَيَوْمٍ عِنْدَ بَابِ أَبِدِي نَعيدِ مِ قَصِيرٍ مِثْلِ سَالِفَةِ (٢) الذُّبَابِ

قال الزجاج: «وهذا نهاية الافراط والخروج عن حدود التشبيه المصيب» فانظر حكم الزجاج، وحكم الشيخ، فالشيخ نظر إلى طرافة التشبيه فاستحسنه، والزجاج نظر إلى غلوه فلم يستصوبه.

#### أقسام التشبيه عند الرماني:

ثم جاء الرماني، فبعد أن عرف التشبيه بقوله: «هو العقد على أن أحد الشيئين يسد مسد الآخر في حس أو عقل» قسمه إلى تشبيه: حسى ونفسي، ثم قال – وهذا الذي يعنينا –: «والتشبيه البليغ اخراج الأغمض إلى الأظهر باداة التشبيه مع حسن التأليف. وهذا الباب يتفاضل فيه الشعراء وتظهر فيه بلاغة البلغاء، وذلك أنه يكسب الكلام بياناً عجيباً، وهو على طبقات في الحسن كما بينا، فبلاغة التشبيه الجمع بين شيئين بمعنى يجمعهما يكسب بياناً فيهما والأظهر الذي يقع فيه البيان بالتشبيه على وجوه:

١- منها اخراج ما لا تقع عليه الحاسة إلى ما تقع عليه الحاسة..

٢- ومنها اخراج مالم تجربه عادة إلى ما جرت به عادة.

٣- ومنها اخراج ما لا يُعلم بالبديهة إلى ما يُعلم بالبديهة.

٤- ومنها اخراج ما لا قوة له في الصفة إلى ما له قوة في الصفة.

ثم جاء بالأمثلة على هذه الأقسام من القرآن الكريم، فمن الأول قوله تعالى: (وَاللَّايِنَ كَنَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِ بِقِيعَةً بَحْسَبُهُ الظَّمَانُ مَاءً حَنَّى إذا جَاءَلاً لَمْ يَجَدَلا شَيناً ﴾ [النور

<sup>(</sup>١) ديوانه ص ٣٨٤، يشبه اليوم بإبهام القطاه لقصره- القطاه: طائرٌ صغير- وكذلك الأيام السعيدة تكون قصيرة، ثم يقول: من حسن ذلك اليوم أنه لم يكن فيه لا واشرِ ولا عاذل.

<sup>(</sup>٢) السالفة: جانب العنق

[79]، فهذا بيان قد اخرج ما لا تقع عليه الحاسة إلى ما تقع عليه، وقد اجتمعا في بطلان المتوهم مع شدة الحاجة وعظم الفاقة، ولو قيل يحسبه الرائي ماء ثم يظهر أنه على خلاف ما قدّر لكان بليغاً، وابلغ منه لفظ القرآن، لأن الظمآن أشد حرصاً عليه وتعلق قلبه به، ثم بعد هذه الخيّبة حصل على الحساب الذي يصيّرُهُ إلى عذاب الأبد في النار – نعوذ بالله من هذه الحال – وتشبيه اعمال الكفار بالسراب معنى حسن، فكيف إذا تضمن مع ذلك حسن النظم، وعذوبة اللفظ، وكثرة الفائدة، وصحة الدلالة. ومن ذلك قوله تعالى: (مَثَلُ اللّذين كَفَرُوا بربّهم أُعَمَالُهُم 'كَرَمَاد اشْتَدَّتُ به الربّح في يَوْم عاصف لا يَقدرُونَ مَمّا كَسَبوا على شَيء) أغمالُهُم 'كَرَمَاد اشْتَدَّتُ به الربّح في يَوْم عاصف لا يَقدرونَ مَمّا كَسَبوا على شَيء) والمشبه به في الهلاك وعدم الانتفاع والعجز عن الاستدراك لما فات، وفي ذلك الحسرة العظيمة والموعظة البليغة...».

«ومن الثاني، قوله تعالى: (و إِذْ نَتَفَنَا الجَبَلَ فَوْفَهُم ٰ كَانَّهُ ظُلُّهُ ﴾ [الاعراف ١٧١]، هذا بيان قد أخرج ما لم تجربه عادة ما جرت به العادة، وقد اجتمعا في معنى الارتفاع في المبورة، وفيه أعظم الآية لمن فكر في مقدورات الله تعالى عند مشاهدته لذلك أو علمه به ليطلب الفوز من قبله ونيل المنافع بطاعته، وقال تعالى: (إنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِم رِيْحاً صَرْصَراً في يَوْمِ لَغُمْسٍ مُسْتَم تَنزِعُ النَّاسَ كَانَّهُم أُعْجَازُ نَخل منفَعر ﴾ [القمر ١٩]، وهذا بيان قد أخرج ما لم تجربه عادة إلى ما قد جرت به، وقد اجتمعاً في قلع الربح لهم واهلاكها اياهم، وفي ذلك الآية الدالة على عظيم القدرة والتخويف من تعجيل العقوبة.

ومن الثالث، قوله تعالى: (وجَنَةٌ عَرْضُهَا كَعَرْضَ السَمَاءِ والأَرْضَ) [الحديد ٢١]، فهذا تشبيه قد أخرج مالا بُعلم بالبديهة إلى ما يُعلم، وفي ذلك البيان العجيب بما قد تقرر في النفس من الأمور، والتشويق إلى الجنّة بحسن الصفة مع ما لها من السعة وقد اجتمعا في العظم، وقال عز وجل: (كَأَنَّهُمْ أَعُجَازُ نَخْلُ خَاوِيةً) [الحاقة ٧]، وهذا تشبيه قد أخرج مالا يعلم بالبديهة إلى ما يعلم، وقد اجتمعا في خُلو الأجساد من الأرواح وفي ذلك الاحتقار لكل شيء يؤول به الأمر إلى ذلك المال.

ومن القسم الرابع، قوله تعالى: (ولّهُ الجُوارِ المُنشآتُ في البَحرِ كَالاَعلام) [الرحمن ٢٤]، فهذا تشبيه قد اخرج ما لا قوة له في الصّفة إلى ما له قوة، وقد اجتمعا في العظم، إلا أن الجبال اعظم، وفي ذلك العبرة من جهة القدرة فيما سخّر من الفلك الجارية مع عظمها، وما

في ذلك من الانتفاع بها وقطع الاقطار البعيدة فيها، وقال تعالى: (خلَقَ الإِنسَانَ مِنْ صَلْصَالِ كَالْفَخَّارِ) [الرحمن ١٤]، وهذا تشبيه قد أخرج ما لا قوة له في الصفة إلى ما له قوة، وقد اجتمعا في الرخاوة والجفاف وإن كان احدهما بالنار والآخر بالريح»(١).

ونرى أن تقسيمات الرماني - مع ما فيها من ملحوظات جيدة افاد منها المتأخرون - إلا أنها تقوم على أساس عقلي ولقد كان الجاحظ وهو أسبق من الرماني بالطبع وإن كان يتفق معه في الاعتزال، فإنه قد سجل بعض الملحوظات النفيسة وهو يتحدث عن التشبيه في مثل قول الله تعالى (وَأَنْلُ عَلَيْهِم نَبَا الّذِي آتَيْنَاهُ آياتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْها) [الاعراف ١٧٥]، وقوله (طَلْعُها كَأَنَّهُ رُوُوسُ الشياطين) [الصافات ٦٥].

ومهما يكن من أمر فإن تقسيمات الرماني للتشبيه بقيت ردحاً من الزمن أساساً يعول عليه من بعده، وهذا أبو هلال العسكري ينهج النهج نفسه، حتى إن بعض الكاتبين – سامحهم الله – نقل كلام العسكري في الصناعتين – وهو نفسه كلام الرماني – وبين الرجلين ما يزيد على قرن ولم يشر إلى الرماني – وهو الأسبق – من قريب أو بعيد (٢).

وبعد أن استقرت على البلاغة على ما هي عليه الآن، كادت هذه التقسيمات تُتناسى واستبدلت بتقسيمات أخر جعلت بعض علماء البلاغة أنفسهم يضيقون بها ذرعاً، فهذا العلامة الثاني السعد التفتازاني – رحمه الله – في شرحه المطوّل على التخليص يذكر أن كثيراً من هذه التقسيمات (التي ذكرها صاحب التلخيص) ليس تحتها طائل فائدة، وسنقتصر على أهم هذه التقسيمات مجملين ما يكفي فيه الإجمال ومفصلين ما تدعو الحاجة لتفصيله، وقد تقدم أن التشبيه له طرفان، وأداة، ووجه، فمن الطبيعي أن نذكر تقسيمات التشبيه أولاً من حيث طرفاه، ثانياً من حيث وجهه.

<sup>(</sup>١) ثلاث رسائل في إعجاز القرآن/ النكت في إعجاز القرآن للرماني ص ٨٠- ٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر علم البيان للدكتور عبد العزيز عتيق.

# أولاً: تقسيم التشبيه من حيث طرفاه

ا حرفا التشبيه قد يكونان مفردين، كتشبيه الحسناء بالشمس، وقد يكونان مقيدين، وقد يكون أحدهما مقيداً والآخر مفرداً، والقيد قد يكون شبه الجملة، وقد يكون حالاً، وقد يكون صفةً، وجعلوا منه المضاف إليه، مع أن المضاف إليه - كما ذكره علماء المعاني - لا يعد من القيود ولا صلة الموصول (١)، ولعل عذر علماء البيان أنهم لا يتكلمون عن الجلمة وأجزائها إنما يتكلمون عن أحد طرفى التشبيه.

فمن الطرفين المقيدين قولهم «الساعي في غير طائل كالراقم (٢) على الماء»، «علْمُ لا ينفع كدواء لا يَنْجَع»، «الطامع في النصر من عدوه كالهارب من الرمضاء إلى النار»، «الكلمة الصعبة المفيدة كالدواء المرّ»، «الكلمة الطيبة كريح الصبا»، «الحسناء السيئة كخضراء الدِّمَنِ» (١ والولد العاق كجمر الغضا» (١) «العلم في الصغر كالنقش في الحجر».

هذه التشبيهات إذا نظرت إلى طرفيها المشبه والمشبه به، تجد أن كلاً منهما مقيد بقيد، وإذا نظرت إلى هذه القيود في كل من الطرفين تجده تارة شبه جملة، وتارة مضافاً إليه كما في (خضراء الدمن) وتارة صفة.

وقد يكون المشبه مفرداً والمشبه به مقيداً ومنه قوله صلى الله عليه وسلم «الناسُ كابلِ مائة لا تجدُ فيها راحلة» (٥) ومنه قول الخنساء (٦).

ومنه قولهم: «الشغر كاللؤلؤ المنظوم»، وقد يكون الأمر على العكس من ذلك كقولهم: «العين الزرقاء كالسهام»، و «الشعر الأسود كالليل».

<sup>(</sup>١) راجع تقسيم الجملة في الجزء الأول.

<sup>(</sup>٢) الراقم على الماء: أي الذي يكتب على الماء.

<sup>(</sup>٣) خضراء الدمن: النبات يُرى له نضارة وهو منتن الأصل وبيء المرعى، ينبت في الأرض النتنة، ويروى هذا عن الرسول صلى الله عليه وسلم وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٤) الغضا: شجرٌ من الاثل، خشبه من أصلب أنواع الخشب وجمره يمكث طويلاً لا ينطفيء، ووجه الشبه ظاهرٌ؛ فكما أن جمر الغضا يظلُّ مشتعلاً فكذلك عقوقُ الولد لوالديه يصعب أن تنطفىء حرقته في قلبيهما.

<sup>(</sup>ه) اخرجه البخاري – كتاب الرقائق – باب ٣٥: رفع الامانة، ومسلم – كتاب فضائل الصحابة – باب قوله صلى الله عليه وسلم «الناسُ كإبل مائة».

<sup>(</sup>٦) ديوانها ص ٢٨٦، وهناك رواية أخرى (وإن صخراً لتأتم الهداة به).

 <sup>(</sup>٧) جعل صاحب جواهر البلاغة - الأساذ أحمد الهاشمي رحمه الله - المشبه به هنا من قسم المركب، وما نظنً الأمر
 كذلك بل هو من المقيد؛ لأن المركب هيئةً من شيئين أو أكثر كما ستعرفه فيما بعد وليس الذي معنا هنا من هذا القبيل.

ولا بد من أن ننبه على أمر وهو أن التشبيه المقيد – سواءً كان القيد في أحد طرفيه أم غي كليهما – إنما هو الذي يكون القيد فيه ذا صلة بوجه الشبه كالأمثلة المتقدمة، فإنك إذا رجعت إليها فستجد أن القيد في كل واحد منها له صلة وثيقة بوجه الشبه، أما إذا كان القيد ليس كذلك – أي لا صلة له بوجه الشبه – فإن التشبيه يعد مفرداً لا مقيداً، فإذا قلت: «رأيت فتاة ذات عفة وحياء كالشمس»، فإن هذا التشبيه لا يعد مقيداً على الرغم من أن المشبه – وهو (فتاة ذات عفة وحياء) – مقيد لكن قيده هذا ليس له صلة بوجه الشبه من قريب أو بعيد، فليس كقولنا: «العلم في الصغر كالنقش في الحجر» أو «الساعي في غير طائل كالراقم على الماء»، فإن كل قيد في هذين التشبيهين له صلة بوجه الشبه في كل منهما، كذلك قولك: «خالد يخفض جناحه للناس كالبحر»، فإن هذا التشبيه ليس مقيداً؛ لأن وجه الشبه هو الكرم والجود، وَخَفْضُ الجناح للناس إنما يدل على خلُق آخر.

٢ - وقد يكونان متعددين كلاهما أو أحدهما، ولهذا صور كثيرة:

أ- فقد يكون المشبه واحداً ولكن المشبه به متعدد.

ب- قد يكون المشبه متعدداً والمشبه به واحد.

ج- قد يكون في الكلام أكثر من تشبيه إلا أنه يؤتى بالمشبهات أولاً ثم يؤتى بالأشياء المشبه بها ليقابل كل واحد بما يناسبه.

د- قد يكون في الكلام أكثر من تشبيه كذلك إلا أنه يذكر مع كل مشبه المشبه به وإليك البيان:

(د $^{(1)}$ ) استمع إلى قول الشاعر أبي بكر محمد الخالدي $^{(1)}$ .

يَا شَبِيهَ البَدرِ حُسْنَاً وَضِياءً وَمَنَ الله وَشَيِهِ البَدرِ حُسْنَاً وَضِياءً وَمَنَ الله وَشَبِيهَ الغُمصُونِ لِيانًا وَقَامَ الله الغُمال الغُمال الغُمال المالية وَنَسِيما وَمَاللاً الله الله وَنَسِيما وَمَاللاً الله وَنَسِيما وَمَاللاً الله وَنَسِيما وَمَاللاً الله وَالله وَالل

تجد أن المشبه واحد، ولكن المشبه به متعدد، فقد شبه المحبوب أولاً بالبدر، وثانياً بالغصن، واستمع إلى قول الآخر:

<sup>(</sup>۱) اليتيمة ٢/٢٦.

<sup>(</sup>٢) المُلال: قصر الإقامة، وفي مثل هذا المعنى يقول الشاعر:

لاَ يَكُنْ عَهْدُكَ وَرُداً إِنَّ عَــــهْدِي لَكَ اَسُ

فالمعروف أن الورد لا يدوم طويلاً بعكس الآس: وهو نباتُ معروفٌ يبقى مدةً طويلةً قبل أن يذبُلُ وينوي.

تُحُكِمِ الفَ زَالَ مَا وَالفَ رَالَ اللهَ وَالفَ الفَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

مَــرَّتُ بِنَا رَأْدُ (١) الضُــحَــي وقول البحتري<sup>(٢)</sup>:

مُنَضَّ ــ دِ أَنْ بَــرَدٍ أَنْ أَقَــاحْ

كَانَمَا يَبْسِمُ عَدِنْ لُوْلُولِ وکقوله<sup>(۳)</sup>.

إلَيْ \_\_\_ وَلَمَا أَمِنَابَتْ مَــزيـــدأ

ذاتِ حُسنْ لَوْ اسْتَزَادَتْ مِنَ الحُسنْ

اللَّذُنِ قَــداً والرِّيمِ طَرْفاً وَجِيداً (٤)

فَهِيَ كَالشُّمْسِ بَهْجَةً والقَضيب

واستمع إلى قوله سبحانه: (كَأَنَّهُنَّ البَاقُوُتُ والمُرْجَانَ) [الرحمن ٥٨]،

وتأمل في هذه جميعاً، فإنك تجد المشبه واحداً، ولكن المشبه به متعدد. واستمع إلى قول أمير الشعراء (٥):

كَالشُهْبِ بِالبَدْرِ أَنْ كَالجُنْدِ بِالعَلَمِ (٦)

لَمَّا خَطَرْتَ بِهِ الْتَفُّوا بِسَيِّدِهِ ــمْ

ومن هذا قول الشاعر:

والسُّيْدِ في قِرراعِ الخُطُروبِ

أنْتَ كَاللَّيْثِ في الشَّجاعَةِ والإقْدام ويسمى هذا النوع من التشبيه (الجمع)؛ لأن المتكلم جمع مشبهات بها متعددة لمشبه واحد، وتأتي بلاغة هذا التشبيه من أن المتكلم أرشد إلى معان كثيرة في المشبه وصفات متعددة، فجعل لكل معنى ولكل صفة مشبهاً به يعتمد عليه، انظر إلى البيت المتقدم وهو قوله:

ذات حُسسْن لِ استنادت من الُحْسن إلَيْسيه لَمَا أَصَابَتْ مَرْيداً

فقد نظر إلى المرأة من حيث الوضاءة فشبهها بالشمس، ومن حيث القد فشبهها

<sup>(</sup>١) رأد الضحى: وقت انبساط شمسه وارتفاع نهاره.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ۱/۲۲۲.

<sup>(</sup>۲) ديوانه ۱/۲۰۱.

<sup>(</sup>٤) اللدن: اللين الناعم، القدِّ: القامة.

<sup>(</sup>٥) الشوقيات ١٩٨/١ - قصيدة (نهج البردة).

<sup>(</sup>٦) يقول: ١٨ مررت بالمسجد الاقصى التف حواك الرسل والملائكة كما تلتف الشهب حول البدر أو الجند حول

بالقضيب، ومن حيث الجيد والطرف فشبهها بالريم.

(د-٢) وهذا عكس سابقه: المشبه متعدد والمشبه به واحد، ونمثل له بقول الشاعر:

فالمشبه متعدد، فقد شبه شعر الحبيب وحظه، بالليل في السواد، فأما تشبيه الشعر بالليل فللسواد في كليهما، وأما تشبيه حظه بالليل، فلأنه لم ينعم بوصال حبيبه، وفي البيت الثانى مشبهان، الأول: ثغر الحبيب، والثاني: دموع الشاعر، والمشبه به واحد وهي اللآليء.

ويسمى هذا النوع التسوية، لأنه سوّى بين المشبهات بحيث جعل لها مشبهاً به واحداً، وهذا – بالطبع – أقل بلاغة من سابقه، وننبهك هنا على أنه لا بد من مناسبة بين كلا المشبهين، فهم قد شبهوا الرمش بالسهم، وشبهوا الكلمة تخرج من صاحبها بالسهم، فلو أنك قلت «الرمش والكلمة كالسهم» لم يكن له في النفس لطف وقبول، كاللطف الذي وجدته في البيتين السابقين.

لا بد إذن من جامع، فلو قلت: «أخلاق فلانة وأعطافها كالمسك وكلامها وريقها كالشهد»، كان ذلك مما تأنس به نفسك، كما إذا قلت: «عزمه ولسانه كالسيف»، «وشعره ووجه كالصبح» – تعني به الشيب –، و «التفاحة والبرتقالة كالعسل»، و «فلان وفلانة كالثعلب»، كان مقبولاً كذلك، وفائدة هذا القسم الاختصار والايجاز.

(د-٣) أن تذكر المشبهات على حدة، ثم تذكر الأشياء المشبه بها على حدة - كذلك - ويمثلون له ببيت امرئ القيس<sup>(١)</sup>:

ففي الشطر الأول ذكر مشبهين: الأول قلوب الطير وهي رطبة، والثاني قلوبها وهي يابسة، وذكر في الشطر الثاني المشبه به لكل من هذين، فالقلوب الرطبة شبهها بالعُنّاب، والقلوب اليابسة شبهها بالحشف البالي، ومثل هذا قول ابن المعتز<sup>(٣)</sup>:

<sup>(</sup>١) (دلائل الإعجاز ص ٥٨٥، المطول ٣٣٨)، ديوانه ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الوكر: العش، والحشف: التمر الرديء لا نوى له، والعناب: شجر أحمر لين الأغصان.

<sup>(</sup>٣) العمدة ١/٢٩٢.

ففي البيت الأول جمع بين مشبهات عدة وذلك في الشطر الأول ثم ذكر المشبه به – لكل منها – في الشطر الثاني، فالليل في الشطر الأول المشبه، والشعر مشبه به، وكذلك البدر مشبه والوجه مشبه به، كذلك الغصن مشبه والقد مشبه به، وفي البيت الثاني كذلك؛ فالخمر مشبه والريق مشبه به، كذلك الدر والثغر والورد والخد.

ومثل هذا قوله:

ففي الشطر الأول مشبهان، الأول: تبسم الممدوح وذلك في نداه وكرمه والثاني: تقطب وجهه في الوغى والحرب، وذكر في الشطر الثاني المشبه به لكل من هذين وهما الغيث والبرق، ويعنون به ما يكون من لمعان السيف في شدة الوغى، ويسمون هذا النوع (ملفوفاً) لأنه لف المشبهات معاً، والأشياء المشبه بها كذلك.

(د-٤) أن يذكر عدة تشبيهات ولكن كل تشبيه على حده لايتداخل مع غيره.

كقول محمد بن لنكك:

ففي البيت أربعة تشبيهات ولكنها مذكورة كل على حدة، ومن هذا القبيل قول المرقش الأكبر (٢):

إِنَّمَا النَّفْسُ كَالزُجَاجَةِ والعلِّمُ سِراجٌ وَحِكْمَةُ اللّهِ زَيْتَ وَالْمَاتُ فَالنَّهُ اللّهِ زَيْتَ فَاإِنَّا الْمُلْمَتُ فَاإِنَّا كَمَيْسَتُ وَالْإِلَا الْمُلْمَتُ فَاإِنِّا كَمَيْسَتُ

فقد شبه النفس بالزجاجة والعلم بالسراج، وحكمة الله بالزيت.

وسموا هذا (مفروقاً) لأنه فرق بين التشبيهات فجاء كلُّ مستقلاً عن صاحبه. وأظنك تدرك مما تقدم أن أبرز ميزة لهذه الأقسام الايجاز، وما نظن أن وراءها أغراضاً بيانية ذات خطر وشأن.

<sup>(</sup>١) العذار: هو عارض الوجه أو جانب اللحية.

<sup>(</sup>٢) المفضليات ٢/١٩، القصيدة رقم ٥٤، الصناعتين ص ١٨٩، النشر: الربح الطبية، العنم: نبات أملس دائم الخضرة، يتخذ من أزهاره خضاب.

ثالثاً: قد يكون الطرفان مركبين، وقد يكون أحدهما مركباً والآخر مفرداً، ولعلك يجول في خاطرك وتتساءل عن الفرق بين المركب والمتعدد، والأمر يسير سهل، فلقد رأيت حينما حدثناك عن المتعدد أنه يمكن فصل اجزائه بعضها عن بعض وانما جمع بين المتعددات للايجاز والاختصار، أما المركب فليس كذلك، إذ لا يمكن الفصل بين اجزائه، ولو انك فصلت بينها لاختل المعنى، وزال رونقه، وبطل القصد الذي أراده المتكلم.

تأمل قول القاضي التنوخي<sup>(١)</sup>:

كَانَّمَا المَريِّخُ والمُشْتَرِي

قُدًّا مَــهُ في شَـامِــخِ الرَّفْعَــةُ قَدًّامَــهُ شَـمْعَــةً

فكر في هذا التشبيه، ترى أن الشاعر يشبه حال المريخ والمشتري يسير أمامه في رفعة وعلو برجل يسير في جَنْح الليل وقد انصرف من دعوة بعد أن انفض المجلس وأسرجت أمامه شمعة المشبه – إذن – المريخ والمشتري أمامه، والمشبه به المنصرف من الدعوة وقد أسرجت أمامه شمعة، وأنت تجد هنا أن كلاً من المشبه والمشبه به مركبان، حاول الآن في نفسك أن تفض هذا التركيب وتفصل أجزاءه بعضها عن بعض، ستجد أن هذه المحاولات – مهما كثرت – لا تجديك شيئاً، بل تذهب هباء، فلو أردت أن تشبه المريخ بمنصرف من الدعوة، وأن تشبه المشتري بالشمعة، إذن لذهب رونق المعنى، وفسد الذوق البياني، وأظلمت صورته الرائعة البديعة، وتدرك أن هذا يختلف كل الاختلاف عن بيت امرئ القيس المتقدم.

### \* كَأَنَّ قُلُوبَ الطِّيرِ رَطْباً وَيَابِساً \*

إذ يمكنك هناك أن تفصل بين التشبيهات، فتقول كأن قلوب الطير الرطبة العُنّاب، وكأن قلوبها اليابسة الحشف البالي، ولكن الهدف من الجمع بينهما الايجاز والاختصار – كما قلنا من قبل – أما هنا فالأمر يختلف كل الاختلاف، إذ لا يمكننا أن نشبه المشترى بالشمعة، والمريخ بالمنصرف عن الدعوة كما عرفت.

وانظر إلى قول ابن المعتز (٢):

كَأَنَّهُ وكَأَنَّ الكَاسُ في فَمِهِ

ویروی هذا البیت:

هِ لللَّهُ تُمُّ وَنَجُمُّ غَابَ فِ مِ شُ فَ فَ قِ

هِلاَلُ أَوَّلِ شَـهُ رِ غَـابَ فِـي شَـفَــقِ

كانَّه وَكَانَّ الكَاُّسُ فِي يَدِهِ

<sup>(</sup>١) اليتيمة ٢/٠٢، نهاية الأرب ٧/٤٢.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ٣/ ١٦٣، ديوان المعاني ٢٠٧/١.

فالشاعر يريد أن يشبه الكأس – وقد غاب جزء منها بين شفتي شاربها – بصورة الهلال الذي غاب في الشفق، حاول أن تفرق اجزاء هذا التشبيه – كما حاولت في سابقه – ستجد النتيجة واحدة، فلا معنى لتشبيه الكأس بالهلال والشفة بالشفق لأن ذلك غير مستقيم وتفسد به الصورة التى أرادها الشاعر.

واستمع إلى قول بشار $^{(1)}$ :

كَأَنَّ مُـــــارَ النَّقْعِ فَوْقَ رُؤُوسِنِـا واسْـيَافَنَـا لَيْلٌ تَهاوَى كَــواكِبُـه

فالشاعر يريد أن يشبه ساحة الوغى، ما فيها من غبار كثيف، والأسياف ذات اللمعان والبريق، وهي تتساقط في هذا الغبار الكثيف، يشبه هذه الصورة بالليل المظلم الذي تتهاوى فيه الكواكب، ولو أردت أن تفصل بين اجزاء هذا التشبيه وتفرق بعضها عن بعض فتشبه مثار الغبار بالليل، وتشبه الأسياف بالكواكب، كلاً على حدة، أذهبت جمال الصورة، ورونقها وبهاءها.

أظنك أدركت الآن وتذوقت الفرق الهائل بين المتعدد والمركب، فالمتعدد يمكن فصل أجزائه بعضها عن بعض، فيمكنك أن تفصل التشبيهات في البيت السابق:

لَيْ لِلْ وَبَ دُرُّ وَغُصْ نُ شَعْ رُّ وَوجْ لُهُ وَقَ لَدُ

فتقول الليل كالشعر، والبدر كالوجه، والغصن كالقدّ.

أما المركب فإن الفصل فيه غير ممكن، نعم، قد نجد بعض التشبيهات المركبة يمكن فصل بعضها عن بعض فَنُخَيَّرُ بين أن نعدها من المركب أو من المتعدد، ولكننا نُحكِّمُ الذوق في ذلك. انظر إلى قول أبي طالب الرقي (٢):

يشبه أجرام النجوم لوامعاً في السماء بالدرر المنثورة على بساط أزرق، فأنت ترى أنه من الممكن أن تشبه النجوم بالدرر تشبيها على حدة، ثم تشبه السماء ببساط أزرق تشبيها أخر، ولكنك لا تجد لهذا من الحسن والرونق والروعة والتأثير ما تجده للتشبيه في حالة تركيبه، فكونه تشبيه صورة بصورة خير من أن تجعله تشبيهين متعددين.

ونضيف - بعد هذا - أن هناك فرقاً آخر بين التشبيه المتعدد والمركب - غير ما ذكرناه - من امكان الفصل بين اجزائه أو عدم امكانه، هذا الفرق هو: أن الغرض من التشبيه المتعدد

<sup>(</sup>١) الوساطة ٢٣٧، ديوان المعانى ٦٧/٢.

<sup>(</sup>٢) اليتيمة /٢٤٤ ، ٢٤٥.

كان الايجاز والاختصار، أما الغرض من التشبيه المركب – فليس كذلك – إنما هو: جمال الصورة، وقوة التأثير في النفس، وخصوبة خيال المتكلم، وفيه لطف المنشأ، وجليل الغاية، وحلاوة الثمرة.

# ثانياً : تقسيم التشبيه من حيث الأداة

### ينقسم التشبيه من حيث الأداة إلى مرسل ومؤكد،

فالمرسل ما ذكرت فيه الأداة، كما مر في الأمثلة السابقة.

والمؤكد: ما حذفت منه الأداة كقولنا «العلم نور في الهداية»، و «حمزة أسد في الشجاعة»، ولهذا القسم صور متعددة.

- (١) قد يأتى على صورة مبتدأ وخبر كالمثالين السابقين.
- (٢) وقد يأتى على صورة المبتدأ والخبر، ويكون الخبر مضافاً، واليك الأمثلة التالية:

يمكنك عند تقدير اداة التشبيه: أن تقدم أحد المتضايفين على الآخر، فإذا قلت: «هو ملجأ المساكين، وحصن الضعفاء، وكعبة القاصدين، وروضة المشتاقين»، فيمكنك أن تقدر الكاف بابقاء الكلام على ما هو عليه، فنقول: «أنت كحصن الضعفاء، وكملجأ المساكين، وككعبة القاصدين، وكروضة المشتاقين».

وجاز لك - ثانياً - أن تقدم المضاف إليه على الأداة، وهو أحسن من سابقه، وأجمل وقعاً على النفس، فتقول: «أنت للمساكين كاللجأ، وللضعفاء كالحصن، وللقاصدين كالكعبة، وللمشتاقين كالروضة»، وهنا تكون قد فككت المتضايفين بعضهما عن بعض.

- (٣) أن يكون المشبه به مصدراً (مفعولاً مطلقاً) فتقول: «كرَّ كرَّ الأسد»، «وأقبلَ اقبال النسيم»، و «دبّ دبيب المرض» ومنه قوله سبحانه وتعالى: (وتَرَى الجباَلَ تَحسبُها جامدةٌ وهِي تَمُرُّ مَرَّ السَّحاب) [النمل ٨٨]، ومنه قوله صلى الله عليه وآله وسلم: «يَنْطَلِقُ أحدُكُم إلى أخيه يَعَضُهُ عَضيضَ الفَحْل، ثم يأتي يلْتَمِسُ العَقْلَ، لا دِيةَ لك» (١).
  - (٤) أن يكون المشبه به حالاً «كرّ حمزة أسداً» و «اقبلت سعاد بدراً».
- (٥) أن يكون المشبه به مضافاً، والمشبه مضافاً إليه، تقول: « سبحانك اللهم، وقد أبدعْتَ ليلَ الشَّعْرِ، وعاجَ العنق، ولَحْظَ السهم، وَوَرْدَ الخَدْ، ونرجسَ العيونِ».

ومن هذا القبيل قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد ٢٢٣/٤، ورواه ابن ماجة – كتاب الديات – باب «من عضٌ رجلاً فنزع يده فندر ثناياه» ٨٨٦/٢. والحديث في رجل عضٌ يد أخيه، فجذب الآخر يده فطرح ثنيته، فأتى الرجل رسول الله صلى الله عليه وسلم يطلب عَقْل ثنيته: أي ديتها، فأجابه الرسول بأنه ليس له دية

ذَهَبُ الأُمبِيلِ عَبِلِي أَجَلِيْسِنِ الْمِباءِ

والريِّحُ تَعْبَثُ بِالغُصَونِ وَقَدْ جَرى

والأصل: أصيل كالذهب، وماء كاللجين

وكقول الشريف الرضي <sup>(١)</sup>:

أرْسَى النسيئمُ بِوَادِيكُمْ وَلاَ بَرِحَتْ ولا يَزَالُ جَنيِنُ النَبْتِ تُرْضِعُ فَ اللهِ عَنْ النَبْتِ الْمُنْتِ الْمُنْتِ الْمُنْتِ الْمُنْتِ الْمُنْتِ الْمُنْتِ الْمُنْتِ الْمُنْتِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

حَـوامِلُ المُزْنِ في أَجْداثِكُم تَضَـعُ عَلَى قُبورِكُمُ العَرَّاصَـةُ الهَـمِـعُ

فالتشبيه في البيت الأول في قوله: «حوامل المزن»، حوامل مضاف والمزن مضاف إليه، والأصل فيه «مزن كالحوامل» فشبه المزن بالحوامل لأن كلاً منهما يُرجَى منه الخير، وفي البيت الثانى تشبيه آخر وهو قوله: «جنين النبت» والأصل «نبت كالجنين».

وقال شوقي<sup>(٢)</sup>:

جُبْتَ السَمواتِ أَوْ مَا فَوْقَهُنَّ بهم عَلَى مُنَوَّرَةٍ دُرِّيَّةِ اللَّجُ مِ (٣)

واعلم أنهم يفضلون التشبيه المؤكد على التشبيه المرسل لأنه أبلغ؛ فإن حذف الأداة يشعرك بقرب اتحاد المشبه بالمشبه به، أما ذكر الأداة، فإنه يذهب من النفس هذا الرونق، بل تشعر بشيء من البعد. وأضف إلى ذلك أنه أوجز – كذلك – مما ذكرت الأداة فيه، ولا تظنن أن كل تشبيه مؤكد حذفت أداته يجب أن يكون أبلغ على الدوام مما ذكرت فيه الأداة، فقد يبدع الشاعر في تشبيه ذكرت أداته ويقصر في تشبيه حذفت منه الأداة.

المعولًا - إذن - على الصورة التي يبرزها المتكلم، فإذا تساوت الصورتان كان المؤكد أبلغ من المرسل.

<sup>(</sup>١) ديوانه ٢/٧٤١. العراص: السحاب نو البرق والرعد، الهُمِعُ: السحاب الماطر.

<sup>(</sup>٢) الشوقيات ١٩٨/١.

<sup>(</sup>٣) بهم: المراد مررت ببعضهم في السموات، منورة درية اللجم: المراد البراق.

### ثالثاً : تقسيم التشبيه من حيث وجه الشبه



ينقسم التشبيه من حيث وجه الشبه:

### ١- إلى مفصل ومجمل:

فالمفصل ما ذكر فيه وجه الشبه، كقولنا: (هي كاللؤلو في الصفاء)، والمجمل ما لم يذكر فيه وجه الشبه، ويمكنك أن تدرك على ضوء ما سبق: أن التشبيه إن ذكرت فيه الأداة ووجه الشبه فهو (مرسلٌ مُفصلً) - «هي كالشمس في الحسن» - وإن ذكرت فيه الأداة وحذف وجه الشبه، فهو (مرسلٌ مُجْمَل) - «هي كالشمس» - وإن حذفت منه الأداة وذكر فيه وجه الشبه فهو (مؤكّدٌ مُفَصلً) - «هي شمسٌ في الحسن».

أما إن حذفت الأداة ووجه الشبه فهو التشبيه (البليغ) - «هي شمس» و «هو أسد» - ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «والصلاة نور، والصدقة برهان (۱)، والصبر ضياء» وإنما كان تشبيها بليغاً لأنّه حذفت منه الأداة ووجه الشبه، فصبار المشبه والمشبه به كالشيء الواحد وفي هذا ما فيه من زيادة الدلالة على اتحاد المشبه والمشبه به.

### ٢- ينقسم التشبيه من حيث وجه الشبه إلى تمثيل وغير تمثيل:

فالتمثيل ما كان وجه الشبه فيه صورة منتزعة من أشياء متعددة، والتشبيه غير التمثيل ما لم يكن وجه الشبه فيه كذلك، وهذا موضوع حريّ بالتفصيل جدير بالتوضيح والتمثيل، فلنعقد له باباً خاصاً، ولنعرض أولاً لما فيه من آراء ثم نبين حقيقته وروعته وموقعه مستمدين العون من الله.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم - كتاب (الطهارة) باب (فضل الوضوء) ٢٠٢/١.

# تشبيهالتمثيل

لا بد أن نعرض – أولاً – لآراء العلماء وهم يتحدثون عن التشبيه والتمثيل، هل هما شيء واحد؟ وإن لم يكونا كذلك فما هو ضابط الفرق بينهما؟ وبم يختلف كل عن الاخر؟.

فلقد ذهب بعضهم إلى أن التشبيه والتمثيل كليهما شيء واحد، ومن أولئك صاحب المثل السائر، - ابن الأثير- فهو يقرر أن لا فرق بين التشبيه والتمثيل.

ولكن جمهور العلماء على أن التشبيه شيء والتمثيل شيء آخر، وقد اختلف هؤلاء في تحديد الفرق بينهما، وسنقتصر على أقوال ثلاثة نختار بعدها ما نرجحه مبينين سبب هذا الترجيح.

### المذهب الأول: مذهب عبد القاهر:

ذهب الشيخ عبد القاهر – رحمه الله تعالى – إلى أن التشبيه أعم من التمثيل، والتمثيل أخصّ، فكل تمثيل تشبيه وليس كل تشبيه تمثيلاً، ولكنه حينما أراد أن يفرق بينهما نظر إلى وجه الشبه، فوجد أن الشبه تارة يكون عقلياً وتارة يكون حسياً، والعقلي قد يكون ظاهراً لا يحتاج إلى تأويل، وقد لا يكون كذلك، بل لا بد فيه من التأويل، هذه أقسام ثلاثة لا بد أن تتنبه لشرحها.

فالقسم الأول: وهو ما يكون وجه الشبه فيه حسياً كالحمرة التي شبه من أجلها الورد بالخدّ، والسواد الذي شبه من أجله الشعر بالليل، والبياض الذي من أجله شبّه الماء باللجين، فوجه الشبه في هذه التشبيهات محسوس كما ترى.

القسم الثاني: ما كان وجه الشبه فيه عقلياً لا يحتاج إلى تأويل، الشجاعة ليست من الأمور المحسوسة انما هي أمر عقلي، وكذلك الجود، وقل مثل هذا عن البخل والجهل والجبن، فإذا قلنا «خالد كالأسد في الشجاعة»، فإن الشجاعة التي هي وجه الشبه موجودة في المشبه والمشبه به دونما حاجة إلى تأويل، فلو لم يكن خالد شجاعاً ما شبه بالأسد، وكذلك قولنا: «هو كحاتم في الجود» فإن الجود موجود في كليهما فلو لم يكن جواداً ما شبه بحاتم. وكذلك إذا قلت: «هو كالتعلب في المكر، وكاليهود في الجبن والبخل» فإن وجه الشبه في هذه الأمثلة جميعاً موجود في الأصل الذي هو المشبه به، وهو موجود كذلك في الفرع الذي هو المشبه.

أما القسم الثالث: وهو ما كان وجه الشبه فيه عقلياً لا بدّ فيه التأويل فإليك أمثلته حتى يستبين لك تمام الاستبانة ويظهر لك غاية الظهور:

«كلامك كالعسل في الحلاوة»، «رمْشُها كالسيف في الحدّة»، «كلامها كالنسيم في الرقّة»، «ذكره كالمسك في الطيب»، انظر إلى هذه الأمثلة وتأمل وجه الشبه في كل واحد منها وفكّر جيداً فيما بين هذا وبين القسم الذي قبله من فروق.

انظر في المثال الأول: «كلامه كالعسل في الحلاوة وجه الشبه، ولكن تُرى هل الحلاوة في العسل كما هي في الكلام؟ إن الحلاوة وصف حقيقي للعسل أما الكلام فلا يوصف بها إلا بعد ضرب من التأويل، ذلك أن الحلاوة مما تميل اليها النفس ويأنس بها الطبع، فإذا وصف الكلام بها فإنهم لا يريدون الحلاوة ذاتها وإنما يريدون لازمها، وما ينتج عنها من أثر. إن هناك فرقاً كبيراً بين قولنا «خالد كالأسد في الشجاعة» – وهو القسم الثاني الذي ذكرناه لك من قبل – وبين قولنا: «كلامه كالعسل في الحلاوة»، ذلك أن الشجاعة موجودة في طرفي التشبيه كليهما وجوداً حقيقياً، فكما هي موجودة في الأسد فهي كذلك في خالد، إلا أنها أقوى في المشبه به، أما الحلاوة فليست كذلك فوجودها في الأصل وهو المشبه به يختلف تماماً عن وجودها في الفرع وهو المشبه، وجودها في الأصل على سبيل الحقيقة، لكن وجودها في الفرع

ولولا أن الحلاوة لم توجد في العسل وفيما يشبهه لما استطعنا أن نصف بها الكلام، أما الشجاعة فلو لم توجد في الأسد لأمكن أن يتصف بها خالد وغيره.

وكذلك تقول في الأمثلة الباقية، فالحدّة التي هي وجه الشبه، إنما يوصف بها السيف على الحقيقة ولكن وصف الرمش بها لا بُد فيه من تأويل إذ المراد ما تقتضيه الحدّة وما ينشأ عنها من التأثير مثلاً، وكذلك الرقة والطيب تقول فيهما ما قلناه في المثالين السابقين، ألا ترى أن الطيب هو وصف على الحقيقة المسك، ولما جعلناه للمشبه فليس ذلك من باب الحقيقة إنما هو على سبيل التأويل كما قلنا، فمن نتائج الطيب أنه يستريح له الفؤاد.

وهكذا كل ما يشبه هذه الأمثلة مثل «هو كالجبل في العلو» «والجدول في الرقة»، ومنه المثل: «هم كالحلقة المُفْرَغَة لا يُدْرَى أين طرفاها» – وهو مثل يضرب للأكْفَاء يستوون في الفضل والنبل – وأصله أن أمرأة سنئلت عن أولادها أيهم أفضل؟ فقالت هذه المقالة فصارت مثلاً. فوجه الشبه وهو الإحكام موجود على الحقيقة في الحلقة المفرغة وهو المشبه به.

#### إذا عرفت هذه الأقسام الثلاثة:

١- وجه الشبه الحسي.

٢- وجه الشبه العقلي الذي لا يحتاج إلى تأويل وهو ما وجد في المشبه والمشبه به على
 الحقيقة.

٣- وجه الشبه الذي يحتاج إلى تأويل وهو ما كان وجوده في الأصل (المشبه به) يختلف عن وجوده
 في الفرع (المشبه). أقول: إذا عرفت هذه الأقسام فأيها الذي يجعله الشيخ من باب التمثيل؟

إن القسم الأول والثاني يرى الشيخ أنهما ليسا حريين باسم التمثيل، إنما التمثيل هو القسم الثالث فحسب. التمثيل عند الشيخ – إذن – ما كان وجه الشبه فيه عقلياً غير حقيقي، وهو ما يختلف وجوده في المشبه به عن وجوده في المشبه.

التمثيل – إذن – لا يأتي عند الشيخ إذا كان وجه الشبه حسياً، مفرداً كان، أم مركباً، أم صورة منتزعة من متعدد، والتمثيل لا يأتي عند الشيخ إذا كان وجه الشبه عقلياً لا يحتاج إلى تأويل. يقول الشيخ عبد القاهر: «اعلم أن الشيئين إذا شبه أحدهما بالآخر كان ذلك على ضربين:

أحدهما: أن يكون من جهة أمر بيّن لا يحتاج فيه إلى تأول. والثاني: أن يكون الشبه محصلاً بضرب من تأول.

فمثال الأول: تشبيه الشيء بالشيء من جهة الصورة والشكل، نحو أن يشبه الشيء إذا استدار بالكرة في وجه، وبالحلقة في وجه أخر، والتشبيه من جهة اللون كتشبيه الخد بالورد، والشعر بالليل، والوجه بالنهار، وتشبيه سقط النار بعين الديك... وهكذا التشبيه من جهة الغريزة والطباع كتشبيه الرجل بالأسد في الشجاعة، والذئب في المكر، والأخلاق كلها تدخل في الغريزة نحو السخاء والكرم واللؤم، وكذلك تشبيه الرجل بالرجل في الشدة والقوة وما يتصل بها.

فالشبه في هذا كله بين لا يجرى فيه التأول ولا يفتقر إليه في تحصيله، وأي تأول يجري في مشابهة الخد للورد في الحمرة؟ وأنت تراها - ها هنا - كما تراها هناك، وكذلك تعلم الشجاعة في الأسد كما تعلمها في الرجل.

ومثال الثاني: وهو الشبه الذي يحصل بضرب من التأول، كقولك: «هذه حجة كالشمس في الظهور»، فقد شبهت الحجة بالشمس من جهة ظهورها، كما شبَّهْتَ فيما مضى الشيء بالشيء بالشيء من جهة ما أردت من لون أو صورة أو غيرهما، إلا أنك تعلم أن هذا التشبيه لا يتم لك إلا بتأول وذلك أن تقول: حقيقة ظهور الشمس وغيرها من الأجسام أن لا يكون دونها حجاب ونحوه مما يحول بين العين وبين رؤيتها، ولذلك يظهر الشيء لك ولا يظهر لك إذا كنت من وراء حجاب، أو إذا لم يكن بينك وبينه حجاب.

ثم تقول إن الشبهة نظير الحجاب فيما يدرك بالعقول لأنها تمنع القلب رؤية ما هي شبهة فيه كما يمنع الحجاب العين أن ترى ما هو من ورائه، ولذلك توصف الشبهة بأنها اعترضت دون الذي يروم القلب إدراكه ويصرف فكره للوصول إليه من صحة حكم فساده، فإذا ارتفعت الشبهة وحصل العلم بمعنى الكلام الذي هو الحجة على صحة ما أدى من الحكم، قيل: هذا ظاهر قيل: هذا ظاهر كالشمس الذي هو الحجة على صحة ما أدى من الحكم، قيل: هذا ظاهر كالشمس، أي ليس ها هنا مانع عن العلم به، ولا للتوقف والشك فيه مساغ، إن المنكر له إما مدخول في عقله أو جاحد مباهت ومسرف في العناد كما أن الشمس الطالعة لا يشك فيها نو بصر ولا ينكرها إلا من لا عذر له في إنكارها فقد احتَجْتَ في تحصيل الشبه الذي أثبتّه بين الحجة والشمس إلى مثل هذا التؤل كما ترى...».

ثم يقول: «وإذ قد عرفت الفرق بين الضربين فاعلم أن التشبيه عام والتمثيل أخَصُّ منه، فكل تمثيل تشبيه وليس كل تشبيه تمثيلاً، فأنت تقول في قول أبي قيس بن الاسلت:

إنه تشبيه حسن ولا تقول هو تمثيل، وكذلك تقول: ابن المعتز حَسنُ التشبيهات بديعُها لأنك تعني تشبيهه المبصرات بعضها ببعض وكل ما لا يوجد التشبيه فيه من طريق التأول كقوله (٢):

كَأَنَّ عُيونَ النَّرِجِ سِ الغَضِّ حَوْلَ نَا الْمَضِّ حَوْلَ نَا الْمَاهِ نَا الْمَالِي الْمُعْمِي الْمَالِي الْمِلْمِي الْمَالِي الْمِيلِي الْمِلْمِي الْمُلْمِي الْمُعْلِي الْمُلْمِي الْمُلْمِي الْمُلْمِي الْمُلْمِي الْمِلْمِي الْمُلْمِي الْمُلْمِ

وذلك أن احسانه في النوع الأول أكثر وهو به أشهر، وكل ما لا يصبح أن يسمى تمثيلاً فلفظ المثل لا يستعمل فيه أيضاً فلا يقال: ابن المعتز حسن الأمثال تريد به نحو الأبيات التي قدمتها وإنما يقال صالح بن عبد القدوس كثير الأمثال...

ولكن إن قلت في قول ابن المعتز:

إنه تمثيل فمثل الذي قلت ينبغي أن يقال، لأن تشبيه الحسود إذا صبر عليه وسكت عنه وترك غيظه يتردد فيه بالنار التي لا تُمدُ بالحطب حتى يأكل بعضها بعضاً مما حاجته إلى التأول ظاهرة بينة.

فقد تبين بهذه الجملة وجه الفرق بين التشبيه والتمثيل، وفي تتبع ما اجملت من أمرها وسلوك طريق التحقيق فيهما ضرب من القول ينشط له من يأنس بالحقائق... وإذا تقررت هذه الجملة حصل من العلم بها أن التشبيه الحقيقي الأصلي هو الضرب الأول وأن هذا الضرب فرع له ومرتب عليه»(٤).

<sup>(</sup>١) ملاحيه: عنب أبيض طويل يشبه العنب الزيني في دمشق.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ص ۱۶ه.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ص ۷۹ه.

<sup>(</sup>٤) أسرار البلاغة/ تحقيق محمد عبد العزيز النجار ص ٨٥ - ٩٤.

وإنما أطلت في بيان رأي الشيخ لأني وجدت بعض الكاتبين يقرر شيئاً آخر غير الذي قرره الشيخ، «ثم يروح يشرح – أي الشيخ عبد القاهر – قوله هذا في اسهاب مفاده أن التشبيه العام هو ما كان وجه الشبه فيه مفرداً، أي صفة أو صفات اشتركت بين شيئين ليس غير، وان تشبيه التمثيل هو ما كان وجه الشبه فيه صورة مأخوذة أو منتزعة من أشياء متعددة»(١):

### المذهب الثاني، مذهب السكاكي،

اتفق السكاكي مع الشيخ عبد القاهر على أن التشبيه إذا كان وجه الشبه فيه حسياً، سواء كان مفرداً أم صورة لا يسمى تمثيلاً، ولكن على الرغم من هذا الاتفاق فإن السكاكي خالف الشيخ من جهة ثانية، فالشيخ – كما عرفنا من قبل – يرى أن تشبيه التمثيل ما يحتاج وجه الشبه فيه إلى تأول، سواء كان هذا الوجه مفرداً أم صورة منتزعة من متعدد . أ

تشبيه التمثيل عند الشيخ – إذن – قد يكون وجه الشبه فيه مفرداً، أما السكاكي فذهب إلى أن تشبيه التمثيل لا ينبغي أن يكون وجه الشبه فيه مفرداً بل لا بد أن يكون هيئة منتزعة من متعدد يقول: «واعلم أن التشبيه متى كان وجهه وصفاً غير حقيقي وكان منتزعاً من عدة أمور خص باسم التمثيل كالذي في قوله:

فإن تشبيه الحسود المتروك مقاولته بالنار التي لا تُمَدُ بالحطب، فيسرع فيها الفناء ليس إلا في أمر متوهم له وهو ما تتوهم إذا لم تأخذ معه في المقاولة مع علمك بتطلبه إياها عسى أن يتوصل بها إلى نفثة المصدور من قيامه إذ ذاك مقام أن تمنعه ما يمد حياته ليسرع فيه

الهلاك وإنه كما ترى منتزع من عدة أمور، وكالذي في قوله<sup>(٢)</sup>:

فإن تشبيه المؤدّب في صباه بالعود المسقي، أو أن الغرس المؤنق بأوراقه ونضرته ليس الا فيما يلازم كونه مهذب الأخلاق، مرضي السيرة، حميد الفعال، لتأدية المطلوب بسبب التأديب المصادف وقته من تمام الميل إليه، وكمال استحسان حاله، وإنه – كما ترى – أمر

<sup>(</sup>١) علم البيان/ عبد العزيز عتيق ص ٦٢.

<sup>(</sup>٢) مفتاح العلوم ص ١٤٨.

تصورى لا صفة حقيقية، وهو مع ذلك منتزع من عدة أمور ...».

«... وكذا الذي في قوله عز وجل: (مثَلُ الله التوراكة ثُمر لَم يَحملُوها التوراكة ثُمر لَم يَحملُوها الكَمار يَحملُ أَسْفَاراً) [ الجمعة ٥] فإن وجه الشبه بين أحبار اليهود الذين كُلفوا العمل بما في التوراة ثم لم يعملوا بذلك وبين الحمار الحامل للأسفار وهو حرمان الانتفاع بما هو أبلغ شيء بالانتفاع به مع الكد والتعب في استصحابه وليس بمشتبه كونه عائداً إلى التوهم ومركباً من عدة معان» (١).

### المذهب الثالث: مذهب صاحب الايضاح الخطيب القزويني:

جاء الخطيب القرويني فلخص مفتاح السكاكي، ولكنه خالفه في بعض القضايا البلاغية، ومن القضايا التي خالفه فيها قضيتنا التي نتحدث عنها، فهو يرى أن التمثيل لا ينبغي أن يكون وجه الشبه فيه مفرداً – وبهذا يتفق مع السكاكي في مخالفة الشيخ عبد القاهر – ولكنه يرى بعد ذلك أننا لا ينبغي أن نقتصر في التمثيل على وجه الشبه العقلي المركب، فهناك صور حسية بديعة لوجه الشبه حرى بها أن يزيّن بها التمثيل.

دائرة التمثيل عند الخطيب – إذن – أوسع منها عند السكاكي، فإذا كان السكاكي يقتصر في التمثيل على كون وجه الشبه صورة عقلية، فإن الخطيب يجعل من التمثيل الصورة الحسيّة كذلك، وهذا الذي استقرت عليه كلمة البيانيين لذا فهو المعتمد المرجح، وإليك بيان ذلك.

#### توضيح لما سبق:

ولعلك الآن تستطيع أن تفرق بين هذه الآراء الثلاثة، وإليك زيادة بيان لتستقر القضية في نفسك استقراراً تاماً.

(١) «الحجة كالشمس في الظهور»، «النظرة كالسهم نفوذاً»، هذا من التمثيل عند الشيخ؛ لأن وجه الشبه فيه يحتاج إلى تأويل فالظهور في الحقيقة صفة للشمس، والنفوذ صفة للسهم. وليس تمثيلاً عند صاحب المفتاح، ولا عند صاحب التلخيص؛ لأن وجه الشبه فيه مفرد، وهما يشترطان الصورة المنتزعة في وجه الشبه.

<sup>(</sup>١) مفتاح العلوم/ لأبي يعقوب السكاكي ص ١٤٨ - ١٤٩.

وقول ابن المعتز<sup>(۱)</sup>:

قَدِ انْقَضَت دَوْلَةُ الصِّيامِ وَقَدِ الْشَّرَ سُقُمُ الهِ الأَلِ بالعِيدِ وَلَقُصَت دَوْلَةُ الصَّيامِ وَقَدِ المُّالِ التَّالِ عُنْقُ ودِ وَلَا التَّالِ عُنْقُ ودِ وَلَا التَّالِ عُنْقُ ودِ وَلَا اللَّالِ اللَّالِ عُنْقُ ودِ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

هذه التشبيهات جميعها ليست بتمثيل عند الشيخ عبد القاهر، ولا عند السكاكي كذلك؛ لأن وجه الشبه فيها حسي، ولكنها تمثيل عند الخطيب، لأن وجه الشبه – وإن كان فيها محسوساً – إلا أنه صورة منتزعة من متعدد.

(٣) قوله سبحانه: (مَثَلُ الذينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الحمارِ يَحْمِلُ أَسْفَارَاً) [الجمعة ٥]، وقول ابن المعتز<sup>(٢)</sup>:

إصْبِرْ عَلَى مَضَصِ الحَسُودِ فَاإِنَّ صَبْرَكَ قَاتِلُكَ فَالنَّارُ تَأْكُدلُ نَفْسَهَا إِنْ لَمْ تَجِدْ مَا تَأْكُلُكُ

الآية الكريمة والبيت تمثيل عندهم جميعاً لأن وجه الشبه فيهما صورة عقلية.

واعلم أن الشيخ حينما تكلم عن التمثيل لم يكن علم البيان قد استقر على ما هو عليه، وكان لا يزال في طور نموه، ولهذا نجد الشيخ تارة يمثل للتمثيل بما عدوه فيما بعد من الاستعارة التمثيلية. وإذ قد عرفت هذا فإن الذي استقر عليه البيانيون فيما بعد هو ما ذهب إليه الخطيب من أن تشبيه التمثيل ما كان وجه الشبه فيه صورة منتزعة من متعدد، محسوسة كانت الصورة أم معقولة، ذلك لأن هناك ابداعاً في كثير من الصور الحسية تتفاعل معها النفوس، فتجد فيها ضالتها وبغيتها، وسنقيم لك الشواهد على ذلك بما نذكره لك من أمثلة ونمتعك به من كلام مؤثر بليغ وصور خلابة جذابة.

<sup>(</sup>١) ديوانه ٨٧/٢، الصناعتين ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ٤/٥٧٥، نهاية الأرب ٣/١٠٠.

# التشبيه التمثيلي كما استقرت عليه أقوال البيانيين

قد قدمنا لك - من قبل - حينما حدثناك عن أقسام التشبيه من حيث طرفاه، بعض الأمثلة عن التشبيه المركب، وهذا سيعينك على فهم التمثيل وتنوقه، راجع تلك الأبيات التي ذكرناها هناك:

كَأَنَّ مَ اللَّرِي اللَّرِي فَ الْمُشْتَ رِي مُنْصَرِفٌ بِاللَّيْلِ عَصَنْ دَعْصَوَةً كَأَنَّهُ وَكَأَنَّ الكَالُّسُ فِصِي فَمِسِهِ كَأَنَّهُ وَكَأَنَّ الكَالُّسُ فِصِي فَمِسِهِ كَأَنَّ مُثَارَ النَقْعِ فَصَوقَ رُوُوسِنَا كَأَنَّ مُثَارَ النَقْعِ فَصَوقَ رُوُوسِنَا

قُدُّامَ اللهُ فِ اللهُ فَ اللهُ اللهُ

وستجد أن هذه التشبيهات جميعاً كان فيها كل من المشبه والمشبه به صورة خاصة، ففي البيت الأول. المشبه (المريخ والمشتري يسير أمامه)، والمشبه به (منصرف من دعوة في جنح الليل يسير وقد أُسْرجت أمامه شمعة). والمشبه في البيت الثاني: (صورة انسان وسيم وقد دخل بعض الكاس بين شفتيه)، والمشبه به (الهلال وقد غاب في الشفق)، والمشبه في البيت الثالث: – كما عرفت – (مثار النقع في ساحة الوغى والسيوف ذات اللمعان تتساقط فيه)، والمشبه به (الليل المظلم الذي تتهاوى فيه الكواكب).

ووجه الشبه في هذه جميعها صورة منتزعة من أشياء متعددة؛ فوجه الشبه في البيت الأخير صورة اجرام ذات لمعان تتساقط في ظلام حالك، ووجه الشبه في البيت الثاني صورة شيء أبيض غيّب في شيء من الحمرة، وفي البيت الأول. صورة جرم كبير يتقدمه شيء مضيء.

واستمع إلى قوله تعالى: (مَثَلُ الذينَ حُملُوا التَوْرَاةَ ثُم ّلَم يَحْملُوها كَمَثَلِ الحمارِ يَحْملُ أَسفَاراً) [ الجمعة ٥]، فالمشبه اليهود وقد كلفوا بالتوراة والقيام بما فيها من تكاليف فيها الخير لهم؛ ولكنهم اعرضوا عنها ولم ينتفعوا بها؛ والمشبه به: الحمار يحمل الأسفار الثمينة النفيسة المفيدة، ولكن ليس له منها إلا التعب والاجهاد، ووجه الشبه صورة منتزعة من متعدد: صورة من هُيئت له نفائس الأشياء فلم يزدد بها إلا تعباً دون أن يحصل على فائدة، استمع إلى قول كثير (١):

<sup>(</sup>١) نهاية الأرب ٧٨/١، المطول ٣٢٦، اسرار البلاغة ص ٩٨ تحقيق هـ. ريتر.

لَقَدْ أَطْمَعَتْ نِي بِالْوِصَ الِ تَبَسَّمَ ــاً كَمَا أَبْرَقَتْ قَوماً عَطَاشَ ــاً غَمَامَ ــةً

وَيَعْدَ رَجَائِي أَعْرَضَتْ وَتَصوَلَّتِ وَلَّتِ وَلَا وَلَّا وَلَّا وَلَّا وَلَّا وَلَّا وَلَّتِ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا مِنْ وَلِي وَالْمِنْ وَلَا مِنْ وَلِي وَالْمِنْ وَلِي وَالْمِنْ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمِنْ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُعْرَاقِ وَالْمَلْمُ وَالْمِنْ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمِ والْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُع

فهو كما تراه في شكواه وقد أطمعته محبوبته بالوصال لما رأى من تبسمها وبشاشة وجهها، ولكنه حينما منّى نفسه بالرجاء تركته وأعرضت عنه، فما مثله إلا كمثل قوم عطاش وقد رأوا غمامة في السماء فأيقنوا بالمطر الذي سيذهب ظمأهم، ولكنها سرعان ما انقشعت فما زادهم ذلك إلا تألماً وحسرة، ويمكنك أن تستخرج الصورة التي هي وجه الشبه (صورة من أيقن بالوصول إلى الهدف بعد أن بدت أسبابه ومقدماته ولم يبق بينه وبين ما يريد إلا قيد أنملة فتبددت آماله، وضاعت أمانيه). واستمع إلى قول الشاعر:

دَانٍ إلى أَيْدِي العُفَاةِ وَشَاسِعِ عَنْ كُلِّ نِدٍّ فِي النَّدِي وَضَرِيبِ (١) كَالْبَدْرِ أَفْرَطَ فِي العُلُو وَضَرِو وَضَرو وُءُهُ لِلْعُصْبَةِ السّارِينَ جِدِّ قَريبِ

فهو يشبه الممدوح وهو قريب إلى سائليه، ينالون من عطاياه، ويسعدون بوجوده؛ ولكنه مع هذا القرب بعيد في منزلته ورفعته وعلو شئنه، يشبهه بالبدر وقد أفرط في العلو ولكن ضوءه قريب لأولئك السارين في جنح الليل، ووجه الشبه صورة ذلك الشيء القريب من ناحية أخرى. ويقول أبو فراس (٢):

والمَّاءُ يَفْصِ لُ بَيْنَ رَوْضِ الْزَّهْ لِ فَي الشَّ طَّيْنِ فَ صَلَّ للا اللهُ عَلْمُ اللهُ وَشُلْمِ وَشُلْمَ وَمُنْ اللهُ اللهُ

يشبه حال ماء الجدول، وهو يجري بين روضتين على شاطئيه حلاًهما الزهر البديع ألوانه، منبثاً بين الخضرة الناضرة، بحال سيف لمّاع لا يزال في بريق حدته وقد جرده القيون على بساط من حرير مطرز، ووجه الشبه وجود بياض مستطيل حوله اخضرار فيه ألوان مختلفة. ويقول ابن المعتز<sup>(٣)</sup>:

قَدِ انْقَضَتْ نَوْلَـةُ الصِّيِـامِ وَقَـدْ بَشَّـرَ سُقْـمُ الـهِلالِ بالعيـدِ يَثُلُـو الثُّريِّا كَفَاغِـرٍ شَـرِهٍ يَفْتَـحُ فَـاهُ لأكْـلِ عُنْقُـودِ

<sup>(</sup>١) الضريب: المثل والنظير، وعطفه على الند عطف تفسير، سبق توثيق البيت ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) سبق البيتان ص ٣٩.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا البيت ص ٥٥.

فشبه صورة الهلال والثريا أمامه بصورة شره فاتح فاه لأكل عنقود من العنب، ووجه الشبه صورة شيء مقوس يتبع شيئاً آخر مكوناً من أجزاء صغيرة بيضاء ويقول ابن الرومي (١)

ما أنْسَ لا أنْسَ خبّازاً مَرَدْتُ بِـــهِ يَدْحَو الرِّقَاقَةَ وَشْكَ اللَّمْـــح بِالبَصَــرِ مَا بَيْنَ رُؤْيَتِ هَا قَـــوْراءَ كالقَمَــرِ مَا بَيْنَ رُؤْيَتٍ هَا قَــوْراءَ كالقَمَــرِ إِلاَّ بِمِقْدَارِ مَـا تَنْــدَاحُ دَائِــرَةٌ في صَفْحَةِ المَاءِ تَرْمِي فِيهِ بِالحَجَــرِ

يشبه حال عجينة الرقاقة في يد الخبار تكون في أول أمرها كرة صغيرة ثم تنبسط وتستدير بسرعة بحال دائرة الماء الناشئة من القاء حجر فيه، تكون في أول أمرها صغيرة ثم تنداح سريعاً، ووجه الشبه صورة شيء يبدو في أول أمره صغيراً مستديراً ثم يأخذ في الاتساع والانبساط وشيكاً. وقال في الشيب (٢):

أَوَّلُ بَدْءِ الْمَشْيِسِبِ وَاحِسْدَةٌ تُشْعِلُ ما جَساوَرَتْ مِنَ الشَّعَسِرِ مِثْلُ الحَريِّقِ العَظِيمِ تَبْدِدأُهُ أَوَّلُ صَوْلٍ مِنْ فِي رَهُ الشَّسررِ

يشبه حال الشيب يبتدئ بشعرة تؤثر فيما جاورها من الشعر الأسود فيشيب جميعاً بحال الحريق العظيم تبدؤه شرارة صغيرة، ووجه الشبه صورة شيء يبدو في أول الأمر صغيراً ثم لا يلبث أن ينتج أمراً عظيماً خطيراً، وقال أبو تمام في مغنية تغني بالفارسية (٣):

وَلَمْ أَفْهَ لَمْ مُعَانِيَ لَهُ وَلَكَ لَنْ وَرَتْ كَبِدِي فَلَمْ أَجْهَ لَ شَجَاهَ اللَّهُ وَلَا يَراهَ الفَ

يشبه الشاعر حاله وقد أثار نغمُ المغنية بالفارسية في نفسه كامنَ الشوق وهو لا يفهم لغتها، بحال الأعمى يهوى الغانيات وهو لا يرى شيئاً من حسنهن، ووجه الشبه صورة قلب يتأثر وينفعل بأشياء لا يدركها كلّ الادراك.

<sup>(</sup>۱)دیوانه ۲/۷۷۲.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ۲/۲۱۰.

<sup>(</sup>٣) شُسبا لأبي تمام في زهر الأدب ١٦١/١ وفيه قوله – أبي تمام – إنه أخذ هذا المعنى من بشار بن برد في قوله: يا قومُ أُذْني لبعض الحيِّ عاشقــــة — والأَذْنُ تَعْشَقُ قَبلَ العَيْنِ أُحيانـــا ويقول آخر:

قالوا لمَنْ لا تَرَى تُهدي؟ فَقُلت لهم الأَذْنُ كَالعَيْنِ تُوفِي القَلْبَ مَا كَانَا وهما ليسا في ديوان أبي تمام.

ويقول أخر في صديق عاق:

إِنِّي وَإِيَّاكَ كَالصَّادِي (١) رَأَى نَهْ للأ وَدُونَهُ هُونَهُ هُوَّةٌ يَخْشَى بِهَا التَّلَافَ التَّلَافَ وَرُونَهُ هُوَّةٌ يَخْشَى بِهَا التَّلَافَ وَأَى بِعَيْنَيْهِ مِاءً عَالَ مُنْصَارِفُهُ وَلَيْسَ يَمْ لِكُ دَونَ المَاءِ مُنْصَارِفًا

يشبه الشاعر حاله مع صديقه العاق وقد دعا الوفاء الشاعر إلى الابقاء على مودة هذا الصديق، ودعاه ما راه فيه من العقوق إلى قطعه، وهو بين الأمرين حائر ولكنه يصغي أخيراً إلى داعي الوفاء، يشبه حاله مع صديقه بحال عطشان رأى ماء، وتحول بينه وبين الشرب منه هوّة يخشى منها الهلاك على نفسه لو دنا منه فوقف حائراً ولكنه لا يستطيع الانصراف عن الماء، ووجه الشبه صورة من يريد شيئاً فتحول العقبات دونه فتدركه الحيرة ولكنه لا ييئس.

ويقول المتنبي في وصف أسد<sup>(٢)</sup>:

يَطَأُ الثَّرى مُتَرَفِّقًا مِنْ تِيهِ فِي فَكَانَّهُ أَسْ يِجُ سُ عَلِي لِل

يشبه هيئة الأسد وهو يمشي على الثرى برفق من شدة زهوه بنفسه بهيئة الطبيب الذي يُجُسُّ المريض برفق، ووجه الشبه صورة شيء يمس شيئاً آخر في رفق وتؤدة.

ومن ذلك قولك: «المتردد في الأمور يجذبه رأي هنا ورأي هناك كريشة في مهب الريح» وقولك: «الكلمة الطيبة لا تثمر في النفوس الخبيثة كالحبة الصالحة لا تنبت في الأرض السبخة» ومنه قولك: «العالم المتواضع لا يزيده تواضعه إلا رفعة وشرفاً كالشعلة إذا نُكست زادت اشتعالاً»، «المذنب لا يزيده الصفح إلا تمادياً كاللئيم لا يزيده الاحسان إلا تمرداً».

هذا هو التشبيه التمثيلي يقع من النفس خير موقع، وقد تنافس فيه الشعراء والبلغاء - كما رأيت - .

أما غير التمثيل: فهو ما لم يكن وجه الشبه فيه صورة منتزعة من متعدد، بل يكون وجه الشبه فيه امراً واحداً وربما يكون أكثر من شيء واحد فمثال الأول: قول امريء القيس<sup>(٣)</sup>: وليل كموج البحر أرْخَــى سدولَــه عليــي بأنـواع الهُمُـوم ليَبْتَــلِي فوجه الشبه هنا الشدة والصعوبة ومثال الثاني:

<sup>(</sup>١) الصادي: العطشان.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ۲/۴۶۲.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ص ۱۰۷

أَنْتَ نَجْمُ فَ مِي رِفْعَ قِ وَضِياءٍ تَجْتَلِكَ العُيُ وَنُ شَرْقًا وغَ رَبِا فوجه الشبه هنا الرفعة والضياء إلا أننا يمكن أن نستغني بأحدهما عن الآخر أو نقدم أحدهما على الآخر وهذا ممتنع في تشبيه التمثيل

### التشبيه الضمني:

ويسمى التشبيه الكنائي.

عرفت صوراً كثيرة للتشبيه – فيما مضى – فتارة يأتي على صورة مبتدأ وخبر، وتارة على صورة المضاف والمضاف إليه، وتارة على صورة مصدر، وأخرى في صورة حال إلى غير ذلك – مما عرفت من قبل –، ولكن هذا النوع من التشبيه لا يأتي على أي صورة من الله الصور المعروفة، إلا أنك تلمح معناه وأنت تقف تتأمل في البيت من الشعر، أو في الجملة من النثر، لتستخرج التشبيه من بين ثناياهما، من أجل ذلك سمي ضمنياً لأنه لا يذكر صراحة في الكلام.

ولا بد من أن ننبهك هنا على قضية ذات شأن وهي أن التشبيه الضمني ليس قسيماً لتشبيه التمثيل أي ليس أحدهما يقابل الآخر (١)، ذلك لأن النظر في تشبيه التمثيل إلى وجه الشبه، سواء كان التشبيه صريحاً أم غير صريح. أما النظر في التشبيه الضمني فهو من هذه الحيثية – أعني كونه غير صريح – وستدرك هذا حينما نشرح لك هذا النوع من التشبيه فتحسن تذوقه وتنجذب نفسك إليه:

يقصد المتكلم إلى هذا الأسلوب من التشبيه حينما يأتي بمعنى من المعاني وقضية من القضايا ثم يرى أن يأتي لها ببرهان ودليل ويقيم عليها الحجة، ولقد فطن الشيخ عبد القاهر – رحمه الله – بصفاء ذهنه، وثاقب فكره، إلى هذا الاسلوب، حيث قسم التمثيل إلى قسمين:

**الأول:** الذي يجيء اعقاب المعاني.

الثاني: أن يبرز المعنى باختصار في معرضه ويُنْقَل عن صورته الأصلية إلى صورته.

ومن القسم الأول التشبيه الضمني، صحيح أن القسم الأول لا يشمل التشبيه الضمني وحده - كما توهمه عبارة بعض الكاتبين المحدثين (٢) - إنما يشمله وغيره، فالتشبيه الذي يأتي عقب المعاني نوعان:

أحدهما: التشبيه الضمني.

وثانيهما: كل تشبيه صريح جاء عقب المعنى ومنه البيت الذي تقدم معنا من قبل $^{(7)}$ :

دَانٍ إلى أيسدي العُفَاةِ وشاسسع عَنْ كُلِّ نِدٌّ فِي النَّدى وَضَرِيب

<sup>(</sup>١) كالاسم والفعل فكلُّ منهما قسيم للآخر.

<sup>(</sup>٢) انظر البلاغة والتطبيق.

<sup>(</sup>٢) تقدم هذا البيت ص ١٩ ، ٦٧.

فلقد تم المعنى في هذا البيت ثم جاء بالتشبيه بعد تمام المعنى وهو قوله:

كَالبَدْرِ أَفْرَطَ فِي العُلِقِ وَضَوْفُهُ لِلْعُصْبَةِ السَّارِينَ جِدُّ قَريبِ

التشبيه الذي يأتي عقب المعنى - إذن - منه ما هو ضمني ومنه ما هو صريح، والذي يعنينا الآن هو النوع الأول: كل تشبيه ضمني اذن لا بد أن يأتي عقب المعنى أي عقب تمام المعنى الذي يريده المتكلم ليكون بمثابة دليل وبرهان. استمع إلى قول أبي تمام (١):

وإذا أرادَ اللَّهُ نَشْ رَ فَضِيلَةٍ طُويِتْ، أَتَاحَ لَها لِسانَ حَسُسودِ

وهنا تجد أن المعنى الذي قصده الشاعر قد تم وكمل ولكنه أحس بأن هذا القول يحتاج إلى حجة، فانى للحسود أن يكون سبباً في انتشار الفضيلة التي طويت وغُيبت؟ وكأنما الأمر يحتاج إلى حجة تصدقه فأعقبه بالبيت الآخر:

لَوْلا إِشْتِعَالُ النَّارِ فِي مَا جَاوَرَتْ مَا كَانَ يُعْرَفُ طِيْبُ عَرِفِ العُرودِ

الا ترى أن الشاعر هنا قد أزال من نفسك كل ما علق فيها من شك، وأزاح عنها كل شبهة، ولم تَرْتَبْ بأن لسان الحسود يكون سبباً في نشر الفضيلة المغيَّبة، ألا ترى هذه النار التي تأكل الأخضر واليابس أكانت تفوح رائحة العود الزكي ويُعرف الجيد من غيره لولا اشتعال النار في كل ما حوله؟، وأنت تدرك أن هذا التشبيه لم يأت على صورة من الصور التي عرفتها من قبل، ولكنك تلمح بكل وضوح أن هنا تشبيها رائعاً بديعاً لا يقل أثراً في النفس عن التشبيه الصريح، واستمع إلى قول الآخر (٢):

إِمْبِرْ عَلَى مَضَضِ الصَّلُودِ فَاإِنَّ مَا بُركَ قَاتِلُهُ

ولا ريب أن المعنى الذي يقصده الشاعر معنى تام ليس فيه نقص، ولكن كيف يتأتى أن يقتل الحاسد بصبر المحسود، وهنا يبرز الشاعر لك ما يبدد كل ما يدور حول هذا المعنى من شبه فيقول:

فَالصِنارُ تَاكُلُ بَعْضَها إِنْ لَم تَجِدْ مَا تَاكُلُكِ

ألست تجد أن هذا الدليل يشرق في نفسك، بهذا الأمر المشاهد المحسوس. أليست هذه النار يأكل بعضها بعضاً؟، إن لم تجد ما يذكي أُوارَها (٢)، ويزيد اشتعالها؟ وهذا هو شأن الحسود يقتله حسده إذ لم يبلغ ما يتمناه.

<sup>(</sup>١) ديوانه ص ٨٥، ديوان المعاني ١/٦٦.

<sup>(</sup>۲) وهو ابن المعتز، ديوانه ص ۷۹ه.

<sup>(</sup>٣) وَأَرُ النَّارِ: عمل لها موقداً..

وهذا الرافعي - رحمه الله - يذكر في أحد كتبه معاتباً شاكياً:

يا مَنْ عَلَى الحُبِّ يَنْسَانا ونَذْكُ رُه لَسَوْفَ تَذْكُ رُنا يَوْمَا ونَنْسَاكَ

ولقد تمت القضية التي يريد الشاعر بما لا مزيد عليه، ولكن هل يتأتى ذلك؟ وكيف؟ وهل ينسى المحب؟ وهل يتذكر السالي؟ وتأتي الحجة لتبدد كل ما في هذه التساؤلات من غموض كما يبدد الفجر ظلمة الليل. فاستمع إليه يقول بعد ذلك:

إِنَّ الظَّلاَمَ الَّذِي تَجْلُوهُ يسا قَمَلُ لَهُ صَبَاحٌ، مَتَى تُدْرِكُه أَخْفَاكَ

أليس القمر هو الذي يجلو الظلمة، ولكن ماذا يكون بعد ذلك؟ إن للظلمة صباحاً سيُخفي هذا القمر تماماً حينما يدركه، ألا تجد في التشبيه الضمني الاقناع والامتاع معاً؟

واستمع إلى قول فيلسوف الشعراء وشاعر الفلاسفة أبي العلاء المعري $^{(1)}$ :

وإِنْ كُنْتَ تَبْغي العَيْشَ فابْعِ تَوَسُّطاً فعنْ مَ التَنَاهِ فِي يَقْصُ لَ المُتَطَاوِلُ

ومن الذي يقتنع بمثل هذا؟ ومن الذي يرضى بالتوسط؟ ومن الذي لا يحاول أن يصعد إلى القمة؟ وما بال أبي العلاء يطلب منّا ما تأباه نفوسنا، ولكن لنتمهل خير من أن نتعجل فماذا عنده بعد ذلك:

تُوفَّى البُدُورُ النَّقْصَ وهييَ أَهِلَّةً ويُدْرِكُهَا النُّقْصَانُ وَهْمِي كَوامِلُ

هذا البدر الذي لا يخفى – كما يقولون – يكون أبعد ما يكون عن النقص وهو هلال ولكنه حينما يكمل ويصبح تِمَاً (٢) يتلألأ ويسطع. هناك يعرض له النقص.

واستمع إلى أبي تمام $^{(7)}$ :

وطُولُ مُقَامِ المَرْءِ في الحَيِّ مُخْلِــقٌ لِدِيبَاجَتَــيْهِ فَاغْتَـرِبْ تَتَجَـددِ

ثم يأتيك بالدليل لهذه القضية وهو المشبه به:

فَإِنِّي رَأَيْتُ الشَّمْسَ زِيـــدَتْ مَحَبَّـةً إلى النَّاسِ أَنْ لَيْسَتْ عَلَيْهِمْ بِسَرْمَـــدِ وقد يكون في تعليل الشاعر ما يبعث الأمل، ويدفع اليأس، ويستدر به عطف المخاطب،

<sup>(</sup>١) ديوان سقط الزند ص ٢٢٨، قصيدة (إلا في سبيل المجد).

<sup>(</sup>٢) تمَّ تمَّأ: أي كمل واشتد وصلُّب، والمراد: أصبح تاماً كاملاً

<sup>(</sup>٣) ديوانه ١٠٠-١٠، الموازنة ٣١ يقول إن الرجل إذا استمرت إقامته بين أهله وعشيرته ملّوه وربما كرهوه، ولكنه إذا أقام حيناً واغترب حيناً آخر فإنهم يزدادون به تعلقاً ربه محبةً.

واستمع إلى قول المتنبي (١):

ومِنَ الخَيْرِ بُطْءُ سَيْبِ ــكَ عَنَّــي اسرَعُ السُّحُبِ في المسِيرِ الجِهامُ

هل تصدق أن الإبطاء في العطاء من الخير؟ ومن ذا الذي يمكن أن يقنع بهذا القول؟ ولكن الشاعر استطاع أن يقنع نفسه ويرضي ممدوحه \* أسرع السحب في المسير الجهام\* إن أكثر السحاب سرعة ذلك الذي ليس فيه ماء. واستمع إلى قول البحتري<sup>(٢)</sup>:

وقَدْ زَادَهَا إِفْرَاطَ حُسْسِنٍ جِوَارُهِسِا خَلائِقَ أَصْفَارٍ مِنَ المَجْسِدِ خُيَّسِبِ وَحُسْنُ دَرَارِيِّ الكَواكِبِ أَنْ تُسِرَى طَوالِعَ في دَاجٍ مِنَ اللَّيْسُلِ غَيْهَسِبِ

يقول إن مما زاد الممدوح فضالاً وزاد اخلاقه حسناً مجاورته لاقوام بعيدين عن الخير خُيّبٍ من المجد والمروءة وكذلك النجوم تزداد تالقاً وسناً حينما تظهر في ظلمة الليل الحالك.

ومن هذا قول المتنبي يمدح سيف الدولة $^{(7)}$ :

فَإِنْ تَفْقِ الْأَسَامُ وَأَنْتَ مِنْهُ مِنْهُ فَإِنَّ الْمِنْكَ بَعْ ضَ دُمِ الغَصَيْرَالِ

كيف يفوق الأنام وهو منهم؟ ولكن أليس المسك من دم الغزال، وأين هذا من ذاك؟ وقريب من هذا:

\* وما أنا مِنْهُمُ بِالْعَيْشِ فِيهِم \*

ولكن كيف لا تكون منهم وأنت بينهم؟ ويردّ على تساؤلك هذا بقوله:

\* ولكنِّ مَعْدِنُ الذَّهَبِ الرُّغَامُ \*

إن مستقر الذهب في التراب، فهل نستطيع أن نقول إن الذهب تراب؟

والحقُّ أن هذا الاسلوب من التشبيه فيه عمق الفكرة، وغزارة المعنى، وحرارة الامتاع، ووضوح الاقناع، فكّر في نفسك، وفي حالك وحال امتك، وقد أرادت أن تخفي مرارة الضيم، ولوعة الأسى، وألم الهزيمة، أرادت أن تخفي ذلك كله لتقنع بفاخر الثياب، والرياش، وشامخ البنيان، وأصبح الهوان في حياتها أمراً ليس ذا بال، وكأنما يخاطبها الشاعر قديماً بقوله:

<sup>(</sup>١) ديوانه ٢٢٤/٤، السيب: العطاء والمعروف ونحوه.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ١١٨/١، قصيدة (شكرتك عن قومي وقومك)، أصفار من المجد: خالون من المجد.

<sup>(</sup>۲) بیوانه ۲۰/۲.

لا يُعْجِبَنَّ مَضِيماً حُسنْ بِزَّتِ بِ وهَلْ يَروقُ دَفيناً جَ وَهَا الكَفَ بِنَ؟ حقاً إِن ذَا الضيم لا ينبغي أن يعجبه ما يتمتع به من مُتع، ويقيم الشاعر البرهان على ذلك:

\* وهل يروقُ دفيناً جودة الكفن \*

وماذا يضير الدفين أيًّا كان كفنه، وشبيه بهذا قول الآخر:

مَنْ يَهُنْ يَسْهُلِ الهَــوانُ عَلَيْــــهِ ما لِجُــرح بِمَيِّـــت إِيـــــــــلامُ

وقد يتوسل الشاعر بهذا الاسلوب بما أعطي من بيان فيتوصل إلى ما يريده وهو يقيم الحجة والبرهان. استمع إلى أبي تمام (١) وهو ينفي عن نفسه عيب الفقر، ويبين لليلاه أنها لا ينبغي أن تنكر عليه فقره، وخلو يده من المال، فذلك ليس عيباً في الرجال:

\* لا تُنْكرِي عَطَلَ الكَريم مِن الغِنَى \*

ولكن لماذا؟ فيبين أن ذلك أمر طبعي بدهي، أن يكون ذو المجد متصفاً بضيق ذات اليد.

وهذا المعنى في قول جؤيةً بن النضر (٢):

لا يَٱلْفُ الدِّرْهَمُ المَضْرُوبُ صُرِّتَنا لَكِنْ يَمُرُّ عَلَيْها وَهُ وَ مُنْ طَلِقُ لَوَ يَعُلُونَ عَلَيْها وَهُ وَ مُنْ طَلِقُ

لا تُنْكِرِي عَطَلَ الكَريمِ مِنَ الغِنَى فَالْسَّيْلُ حَرْبُ لِلْمَكانِ العَالِيي

وإذا كانت لا ينبغي أن تنكر عليه الفقر فينبغي أن لا تنكر كذلك هذا الشيب الذي لاح في رأسه، فجعلها تعرض عنه وهو لا يزال فتى في ضحوة عمره:

قَدْ يَشِيبُ الفتى ولَيْسَ عَجيبًا أَنْ يُرَى النَّوْرُ في القضيب الرَّطِيب بِ الرَّطِيب بِ الرَّطِيب بِ الرَّطيب فلماذا تنكر على الفتى أن يشيب؟!

ومن التشبيه الضمني قول ابن الرومي<sup>(٣)</sup>:

وَيْلاهُ إِنْ نَظَرَتْ وَإِنْ هِيَ أَعْرَضَت ت قَعْهُ السِّهَــامِ وَنَزْعُـهُــنَّ أليــــمُ

<sup>(</sup>۱) دیوانه ص ۲٤٦.

<sup>(</sup>٢) الايضاح ٢/١١٣.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ٣/٧٥٤، قصيدة (قلبي سقيم).

ذلك هو اسلوب التشبيه الضمني، ومما سبق يتبين أن هذه التشبيهات كلها أو جلها من قسم التمثيل، كما يتبين لنا كذلك أن لهذا الاسلوب من المحاسن الكثيرة حيث يشترك في تذوقه الفكر والوجدان معاً، ولا عجب في ذلك فهو ضمنى، زاده نقابه الذي ينتقبه حسناً وبهاءً.

### أسباب تأثير التشبيه:

وقد تتساءل هنا عن سبب تأثير التشبيه في النفوس، وما يحدثه فيها من أُنْس، وقبل أن نبين لك هذه الأسباب ونشرحها، يجدر بك أنْ تعلم أن هناك جهات كثيرة تشترك في التشبيه.

- (١) وأول هذه الجهات براعة المتكلم، وهذه البراعة تقوم على دعائم وأسس:
  - أ- من هذه الدعائم الخيال الخصب.
    - ب العاطفة الجياشة.
- ج الذهن الذي يجعل المتكلم قادراً على الاستنتاج ليجمع بين الأشياء، إذ إن المتكلم ليس هو الذي يوجد الرابطة بين الأشياء، وينشيء ما بينها من وجوه اتصال، واتفاق، ومناسبة، انما وظيفته أن يستنتج الروابط والصلاة بين الأشياء المختلفة المتنافرة.
- (٢) وثاني هذه الجهات التي تشترك في تأثير التشبيه الحسّ، ومن البدهيّ أن تكون النفس أكثر تأثراً بالمحسوس من المعقول، ولذا وجدنا المشبه به لا يكون في الغالب إلاّ من المحسوسات.
- (٣) وقد يكون من الجهات التي تشترك في تأثير التشبيه: العقل، ومع ذلك، لا يستقل وحده في تأثير التشبيه، إنما يكون مبنيًا على الحسّ، مع أن الحسّ والعقل، كليهما لا يكفيان ولا يفيان لكي يكون التشبيه مقبولاً وجيّداً، بل لا بدّ أن تشترك معهما النفس كذلك، وهذا كلام مجمل لا بدّ له من تفصيل فيما بعد إن شاء الله.
- أولاً: ولعلك تدرك بعد هذا أن من أول أسباب تأثير التشبيه أنه ينقلها النفس من المعقول إلى المحسوس، ومن الفكرة إلى الفطرة، ومن الغموض إلى البديهة. ومن شأن هذا أن يزيل ما فيها من شكوك، ويذهب ما فيها من أوهام، فليس الخبر كالعيان كما يقولون ولا تنس أن صلة النفس بالمحسوسات أسبق من صلتها بالمعقولات.

تُانياً: ومن أسباب تأثير التشبيه ما في التشبيه من الجمع بين الأشياء المتباعدة، وفي هذا السبب من الطرافة ما تستريح له النفس.

تَالِثاً: ومن أسباب تأثير التشبيه – وهو ناشيء عما قبله – حاجته إلى الفكر، وفي هذا السبب لذة تسعد بها النفس، ويستريح لها القلب. ولنمثل لك الآن بما يبين لك هذه الأسباب ويوضحها:

خذ مثلاً قوله تعالى: (لَهُ دَعُولَا الْحَقِ وَاللّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لاَ يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِشَيء إلا كَبَاسط كَفَيْهُ إلى المَاء لَيَبْلُغَ فَالا وَمَا هُو بِبَالغه وَمَا دُعَاء الكَافرِينَ إلا في ضلال) [ الرعد 12] فالآية الكريمة تبين أن الذين يدعون من دون الله لا يحصلون على شيء من تعبهم وجهدهم، لأن الذين يُدعون لا يستجيبون لهم بشيء، وهذا المعنى - مع كونه مسلّماً غير مشكوك فيه - إلاأن التشبيه جيء به ليزيد هذا المعنى تثبيتاً وتأكيداً، وتقريراً في النفس، وهو من المعاني المحسوسة المرتكزة في البديهة، إن من يبسط كفيه إلى الماء - طمعاً في أن يصل الماء إلى فيه ليشرب ويبل ظمأه -، لن يصل إلى ما يريد، ولن يحصل على بغيته.

استمع إلى قول ابن لنكك<sup>(١)</sup>:

إذا أَخُو الحُسْنِ أَضْحَى فِعْلُهُ سَمِجَاً رَأيتَ صورتَه مِنْ أَقْبِسَحِ الصُورِ

وهذا المعنى مما تقبله النفس ولا ترتاب فيه، ولكن الشاعر أراد أن يقرر لك هذا المعنى ليثبت في نفسك خير تثبت، ويتأكد خير تأكيد، فجاء في البيت الثاني وهو قوله:

وَهَبُهُ كَالشَّمْسِ فِي حُسنْ اللَّهِ تَرنا لَعَلْ تَرنا الْفَرْ مِنِها إذا مَالَتْ إلى الضَّالَ الضَّالِ

ألا ترى كيف وضع لك الصورة وفصلها؟ وكيف جمع بين الأشياء المتباعدة؟ فأخو الحسن إذا قارف افعالاً مذمومة، فحري أن يهجره الناس، ويبتعدوا عنه، وهذه الشمس في حسنها ودفئها، إذا قويت حرارتها وتأكد ضررها، ابتعد عنها المعجبون بدفئها وسطوعها. واستمع إلى قول أبي تمام (٢):

وَطُولُ مُقامِ الْمَرِ فِي الصِّيِّ مُخْلِكِ قُ لِدِيبَاجَتَيْهِ فَاغْتَ رِبْ تَتَ جَدِدُ

وهذا معنى جيد يقول: إن طول مكث المرء في مكان ما، يُنقص من شوق الناس إليه، فيخلَق كما يخلَق الثوب ولم يرد الشاعر أن يلقي إليك هذا المعنى دون أن يدلل له، ويأتي عليه بشواهد من المحسوس فقال:

فإنِّي رَأَيْتُ الشَّمْسَ زِيْدَتْ مَحبَّ ــــةً إلى النَّاسِ أَنْ لَيْسَتْ عَلَيْهِمْ بِسَرْمَ ــــد

فالشمس؛ إنما يزداد الناس حباً لها، وشعفاً بها، لأنها ليس دائمة، بل هي تروح وتجيء، وتغيب وتطلع، وتغرب وتشرق، وإذا كانت المعاني – في الأمثلة السابقة – مؤكّدة غير مشكوك فيها، وإنما زادها التشبيه تأكيداً وتثبيتاً فإن هناك معاني قد تشك فيها النفس، ولا

<sup>(</sup>١) اليتيمة ٢/ ٢٣٠، نهاية الارب ١/٤٤.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ص ۱۰۰ – ۱۰۱.

تطمئن إليها، فيأتي التشبيه ليزيل هذا الشك، كي تطمئن لها النفس، انظر مثلاً إلى قول القائل: (قد يشيب الفتى) وهذا المعنى ربما ينازع فيه بعض الناس، فمن المعلوم أن الشيب إنما هو من شأن أولئك الذي تقدمت بهم السن، وبلغوا من الكبر عتياً، وليس من شأن أولئك الذي لا زالوا في ضحوة العمر وشبابه، ولكن الشاعر أراد أن يزيل هذا الشك من النفس فقال:

قَدْ يَشيبُ الفَتى ولَيْسِسَ عَجِيْبَا أَنْ يُرى النَّورُ في القَضِيبِ الرَّطِيسِبِ الرَّطِيسِبِ الرَّطِيسِبِ و وخذ قول المتنبي:

\*\* وَمَا أَنا مِنْهُمُ بِالعَيْشِ فِيهِمْ \*\*

وهذ المعنى يصعب على النفس أن تتقبله لأول وهلة، فكيف يتصور أن من نشأ في قوم ليس منهم؟ فأراد الشاعر أن يزيل ذلكم التوهم وهذا الشك فقال:

وَمَا أَنَا مِنْهُمُ بِالعَيْشِ فِيهِ فِيهِ مِنْ وَلَكِنْ مَعْدِنُ الذَّهَ بِ الرُّغَ لَا مُا مُ

فَإِنْ تَفُقِ الْأَنَامَ - وأنْت مَنْهُ م فَهُ لَم فَإِنَّ المِسْكَ بَعْضُ دَمِ الْغَ لَا الْعَالِ الْعَالِ الْ

فإنك واجدٌ فيه قريباً مما وجَدته في سابقه، إذ كيف يمكن أن يتفوق على الأنام وهو واحد منهم؟ فأراد أن يبرهن لهذا المعنى حتى تطمئن به النفس؛ وذلك بأن المسك وهو من الأشياء الثمينة المحببة إلى النفس ليس إلا من دم الغزال.

وهكذا لو استقرأت الكلام البليغ لوجدت كل تشبيه يؤثر في النفس لا يخلو عن واحد من الأسباب التي ذكرتها لك، وقد تجتمع له كلها أو بعضها، فكثير منه ما ينقلك من المعقول إلى المحسوس وهو السبب الأول، وكثير منها ما يجمع بين الأمور الغريبة فيغدو بحاجة إلى الفكر، استمع إلى قول البحتري<sup>(۱)</sup>:

ضَحُوكٍ إلى الأَبْطَالِ وَهُو يَروعُهُ مِن وَالسِّيْفِ حَدُّ حِينَ يَسْطُو وَرَوْنَ وَالْ وَالْأَرُا

فانظر كيف جمع بين الضحك والهيبة، وكيف استدل لذلك بالسيف الذي اجتمعت له الحدّةُ واللمعان، وانظر إلى قول أبي الحسن بن مقلة (٣):

<sup>(</sup>۱) ديوان البحتري ۲/۷۲.

<sup>(</sup>٢) رونق السيف: ماؤه وحسنه.

<sup>(</sup>۲) اليتيمة جـ٣، ص ١٠٠.

لَستُ ذا ذِلَّةٍ إِذَا عَضَنْ عِي الدَّهْ مِي الدَّهْ ولا شَامِ خَا إِذَا وَاتَانِ مَا عَضَنْ الإَذْ وَاتَانِ أَنَانَارٌ فِي مُرْتَقِى نَظَ رِ الحَاسِ دِ مَاءُ جَارٍ مَ مَاءً الإِذْ وَالْخَارِ مَا اللهُ عَلَى الإِذْ المَاسِ فَا اللهُ اللهُ

وأنت تدرك بأن مما يزيد هذه التشبيهات روعة أنْ جمعت بين هذه الأشياء المتباعدة، وربما المتناقضة كذلك.

وقد تتساعل: كيف يكون التشبيه مؤثراً في النفس وهو بحاجة إلى الفكر؟ أليس ذلك متناقضاً مع ما عرفناه من قبل، من أن الكلام البليغ هو ما يكون معناه إلى نفسك أسرع من وصول اللفظ إلى أذنك؟ أليست حاجة التشبيه إلى فكر تدخله في باب التعقيد المنافي للبلاغة؟.

ونجيبك أولاً: بأن الفكر ركيزة أساسية للتمييز بين الكلام المبتذل والكلام الجيّد، هذا بالنسبة لقائله، وهو كذلك بالنسبة إلى السامم حتى يمتاز الفطن عن غيره.

وأما ثانياً: فإنهم لم يذموا التعقيد من أجل حاجته إلى الفكر، وإنما ذُمَّ التعقيد لما فيه من سوء الترتيب وضعف التركيب من جهة، ولقلة فائدته وثمرته من جهة ثانية.

« وإنما ذم التعقيد لأن صاحبه أساء التعبير عن المعنى، ولم يرتب الألفاظ الترتيب الملائم له، فشاك طريق السامع إليه ووعر مذهبه، وقُسم فكره، وَوُزَع ظنه، وتركه حائراً لا يدري من أين يتوصل إليه، ولا كيف يطلبه، أما التمثيل وسائر الأساليب البليغة، والكلام المخلص من شوائب التعقيد فإن صاحبه يتحرى فيه حسن البيان، ويخلصه من سوء الدلالة فيرتب الألفاظ الترتيب الذي يهدي إلى المعنى ويفتح الطريق للفكر ويمهده وإن كان فيه تعاطف أقام عليه المنار وأوقد فيه الأنوار».

«وخلاصة القول أن المجهود الفكري في التعقيد زائد على ما ينبغي للمعنى، ومنشؤه من عمل المتكلم وسوء عبارته، وثمرته تافهة، وإن المجهود الفكري في التمثيل مناسب للمعنى ومنشؤه لطفه ودقته، وفائدته جليلة ولذلك كان الأول باعثاً على الذمّ، والثاني موجباً للمدح» (١).

<sup>(</sup>١) دراسات تفصيلية شاملة لبلاغة عبد القاهر في التشبيه والتمثيل والتقديم والتأخير/ تأليف عبد الهادي العدل ص ١٢٥.

## التشبيهالقريبوالتشبيهالغريب

ومما يتصل بموضوعنا الذي نتحدث عنه أن التشبيه منه ما هو قريب مبتذل، ومنه ما هو غريب، وضابط الفرق بينهما:

أن التشبيه الغريب هو: ما لا يُنتقل فيه من المشبه إلى المشبه به إلا بعد تلبث وتذكر، وفكر للنفس في الصور التي تعرفها، لأن وجه الشبه في المشبه به مما لا ينزع إليه الخاطر، ولا يقعُ في الوهم بديهةً النظرُ إلى المشبه.

أما التشبيه القريب فهو ما ينتقل فيه من المشبه إلى المشبه به من غير حاجة إلى تلبث وتذكر، لأن وجه الشبه في المشبه به مما يسرع حضوره إلى الخاطر عند أول النظر إلى المشبه (١).

وأسباب القرب منها ما يرجع إلى المشبه به، ومنها ما يرجع إلى وجه الشبه، أمّا ما يرجع إلى المشبه به، فهو كثرة تردده على الحواس... وأما ما يرجع إلى وجه الشبه فهو أن يكون مجملاً لا تفصيل فيه، وعلى هذا يمكنك أن تعرف أسباب الغرابة، إذ بضدها تتمايز الأشياء، فأسباب الغرابة:

- (١) أن يكون المشبه به مما لا يكثر تردده على الحواس.
  - (٢) وأن يكون في وجه الشبه تفصيل.

فإذا قلت: «هي كالبدر في الحسن، وكالشمس في الوضاءة»، «وهو كالبحر في الجود، وكالأسد في الشجاعة، وكالليل في الوحشة وكالثعلب في المكر» فإن ذلك كله من التشبيه القريب لأن المشبه به يتردد كثيراً على الحواس ولأن وجه الشبه لا مجال فيه للتفصيل، ولكنّ التشبيه الغريب هو الذي تظهر فيه الروعة، وتلمح فيه الابداع، ويتسابق فيه البلغاء، ويزداد به الحسن، وتجد فيه الدّقة في لفظه، والرقة في معناه.

ولكى تتبين ما قلناه نعقد لك موازنة بين بعض الأقوال:

قال عنترة في ورد بن حابس وقد قتل نضلة الأسدي (١): يُتَابِعُ لاَ يَبْتَغِي غَيْرِرهُ بِأَبْيَضَ كَالْقَبَسِ الْمُلْتَهِبِبُ

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٥٥.

<sup>(</sup>۲)دیوانه ص ۲۰.

وقال امزؤ القيس $^{(1)}$ :

# جَمَعْتُ رُدَيْنِيًّا كَأَنَّ سِنَانَهُ سَنَا لَهَبِ لَـمْ يَتَّصِـلْ بِدُخَــانِ<sup>(٢)</sup>

يشبه كل منهما السيف باللهب، إلا أن عنترة اكتفى بتشبيهه بالقبس الملتهب فحسب، ولكن امرأ القيس كان أبعد نظرة فكان أكثر ابداعاً، فلقد استعرض في نفسه أوصاف الشعلة شكلها، ولونها، ولمعانها، واضطرابها، ووجد كل ذلك يحقق الشبه، ولكنه رأى شيئاً آخر يقدح فيه – الشبه – ويعيبه، وهو ما في رأس الشعلة من الدخان، فإنه ليس له ما يقابله في رأس السنان فنفى اتصاله باللهب، لكي يؤدي التشبيه كما هو على التحقيق (٢).

ومثل هذا قول امريء القيس $^{(2)}$ :

كَأَنَّ عُيُونَ الوَحْشِ حَولَ خِبَائِنا وأَرْحُلِنَا الجَزْعُ الَّذِي لَمْ يُثَقَّبِبِ

والخباء والرحل: ما يُعمل به من الوبر والصوف على عمودين أو ثلاث، فإن كان على أكثر من ذلك سمي بيتاً، وهو ما تتخذه البادية في حلها وترحالها، والجَزْع بفتح الجيم وسكون الزاي هو الخرز.

والذي يعنينا – هنا – ما لاحظه الشاعر في التشبيه فقد شبه عيون الوحش بالخرز، ولكن في الخرز شيء غير موجود في العيون وهو التثقيب، ففطن الشاعر إلى هذه النكتة في التشبيه فوصف الخرز بأنه غير مثقب، فكان ذلك دليلاً على دقته في تشبيهاته.

ومن التشبيه الغريب قول أبي قيس بن الأسلت<sup>(٥)</sup>:

وقَد لاَحَ في الصُّبْحِ الثُّريَّا لِمَان رأى كَعُنقود مُلاّحيَّة حاينَ نَا اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّه

وإنما جاءت غرابة هذا التشبيه لما في وجه الشبه من تفصيل، فهو مركب من اللون والشكل لأنه عبارة عن اجتماع اجرام صغيرة بيض، مستديرة، متقاربة، غير متلاصقة، على شكل مثلث ذي قدر مخصوص (٦).

<sup>(</sup>١) العمدة ٢/٢ه، الصناعتين ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) الرُدينيّ: نسبة إلى ردينة وهي امرأة كانت تتقف الرماح مع زوجها سمهر، فنسبت إلى كلُّ منهما.

<sup>(</sup>٣) دراسات تفصيلية شاملة لبلاغة عبد القاهر ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٤) ديوانه ص ٢٥، قصيدة (لبانات الفؤاد المعدُّب).

<sup>(</sup>٥) سبق البيت ص ٢٢.

<sup>(</sup>٦) دراسات تفصيلية شاملة لبلاغة عبد القاهر ص ٩.

ومن التشبيه الغريب قول ابن المعتز.

فَجَاعَتْ بِهَا فِي كَأْسِهَا ذَهَبِيَّةً لَهَا حَدَقُ لَمْ تَتَّصِلْ بِجُفُ وَنَ

شبّه فقاقيع الخمر بالحدق، في الشكل واللون، وقد نظر الشاعر إلى أوصاف العيون فوجد فيها شيئاً لا يوجد في المشبه، وهو ما يحيط بها من الجفون فنفى اتصالها بها تحقيقاً للشبه، فكان غريباً.

وقال ابن المعتز يصف بازى الصيد (١):

غَدَوْتُ في ثَوْبٍ مِنَ اللَيْلِ خَلَــــقْ بِطَارِحِ النَّظْرَةِ فــي كُــلِّ أَفُــقْ (٢) ذي مَنْسَرٍ أَقْنَى إِذَا شَـــكَ خَـــرَقْ مُخْتَضِبٍ في كُـلِّ يَـــوْمٍ بِعَلَــق (٣) فكُلُّ عَظْمٍ مَفْصِـلُ إِذَا عَلِـــقْ وَمُقْلَةٍ تِصْـدُفُـــهُ إِذَا رَمَـــقْ كَأَنَّهـا نَرْجِسَــة بِــلا وَرَقْ يَنْشُبُ في الدِّيبَاجِ حَتّــى يَـنْفَتِــقْ

يشبه في الشطر الأول الليل، وقد مزقته تباشير الصباح بالثوب الخلق الممزق، ثم لما أراد تشبيه عين البازى بالنرجسة نظر في أوصافها فوجد فيها شكل العين، (دائرة تحيط بدائرة أخرى مخالفة للونها)، ووجد شيئاً آخر لا نظير له في العين وهو (الورق الأخضر المحيط بها) فنفاه تحقيقاً للتشبيه، ثم وجد عين البازى يحيط بها ريش ناعم منقوش فأراد أن يحقق ذلك في المشبه به فوصف النرجسة بأنها نشبت في الديباج حتى انخرق فبقيت هي في وسطه وهو محيط بها.

وتقرير التشبيه هكذا: شبه عين البازى يحيط بها الريش المنقوش نقشاً جميلاً بنرجسة لا ورق لها، يحيط بها ديباج منقوش كذلك، ووجه الشبه هو الهيئة الحاصلة من اجتماع هذه الأوصاف (الشكل المستدير بين النقش الجميل)(٤).

وقد ينظر في التشبيه إلى الحركة دون شيء آخر، كما في هذا التشبيه، ومنه قول ابن المعتز كذلك (٥):

<sup>(</sup>١) ديوان ابن المعتز ٤١/٤، ديوان المعاني ١٤٠/٢.

<sup>(</sup>٢) خلق: مهتر بال، بطارح النظرة في كلِّ أفق: كناية عن البازي الذي يطرح نظره في كل أفق.

<sup>(</sup>٣) منسر: منقار، اقنى: الذي ارتفع اعلاه واحدودب وسطه، إذا شك خرق: أي إذا نقر شيئاً خرقه، مختضبٍ في كلِّ يوم بعلق: كناية عن تخضب منقاره بدم فريسته على الدوام.

<sup>(</sup>٤) دراسات تفصيلية شاملة لبلاغة عبد القاهر ص ١٦٤، ١٦٥.

<sup>(</sup>ه) دیوانه ص ۱۳۲.

فَكَأَنَّ البِّرْقَ مُصْحَفُ قصارِ فَانْطِبَاقَاً مَصَرَّةً وانْفِتَاحَا

فهو لم يرد أن يشبه شكل البرق بشكل المصحف، إنما أراد أن يشبه حركة البرق بحركة قارئ ذي لوثة غير طبيعي، يطبق المصحف تارة، ويفتحه أخرى، والتشبيه غريب كما ترى!.

ومن التشبيه الغريب قول الشاعر:

والشَّمْ سُ كَالِرْاَةِ فِي كَدِفِّ الأشرَلِّ لَمَّا بَدَتْ مِنْ خِدْرِهَا فَوْقَ الجَسِبَلْ

ولقد جاءت غرابة التشبيه لأن المشبه به قلما يتردد على الحواس، فقد لا يرى الإنسان في حياته أشل مرتعشاً يحمل في يده مراة، «ووجه الشبه الهيئة الحاصلة من الاستدارة مع الاشراق، والحركة السريعة المتصلة، وما يحصل بسببها من التموج والاضطراب حتى يرى الشعاع كأنه يهم بأن ينبسط، حتى يفيض على جوانب الدائرة ثم يبدو له فيرجع من الأنبساط إلى الانقباض كأنه يجتمع من الجوانب إلى الوسط، والشمس إذا أحد الإنسان النظر إليها وجدها مؤدية لهذه الهيئة، وكذلك المرآة في كف المرتعش، لأن حركته تدوم وتتصل ويحصل منها ذلك، فقد اقترن بهيئة الحركة لون الجسم، وهو الاشراق، وشكله: وهو الاستدارة.

وجاءت غرابة هذا التشبيه من كثرة التفصيل إذا نُظر إلى اللون والشكل والحركة الدائمة، وهذا تفصيل، ثم نظر إلى حركة الشعاع وتموجه بين انبساط وانقباض...الخ، وذلك تفصيل آخر، ومثله لا يدركه الإنسان إلا إذا استأنف تأملها، وكان متثبتاً متمهلاً»(١). وانظر إلى قول المعرّى(٢) يصف نجماً:

يُسْرِعُ اللَّمْحَ فِي احْدِ مِرارٍ كَدِمَا تُسْرِعُ فِي اللَّمْدِ مُقْلَدَةُ الغَضْبِانِ

فإن تشبيه لمحات النجم وتألقه مع احمرار ضوئه، بسرعة لمحة الغضبان من التشبيهات النادرة التي لا تنقاد لأديب (٢).

وهكذا تبدو قدرة الشاعر حينما يعقد لك المشابهة بين أمرين فتحس نفسك بالأنس، وفؤادك بالطرب، وكأن الأمر من قبل لم يخطر لك على بال. استمع إلى قول المتنبي وقد جمع لك امرين في التشبيه كانا بعيدين عن مخيلتك ولكن مجرد سماعك بهما يشعرك بالقرب

<sup>(</sup>۱) دراسات تفصیلیة ص ۱۸۸.

<sup>(</sup>٢) ديوان سقط الزند ص ١٣٤، قصيدة (عللَّلاني).

<sup>(</sup>٣) جواهر البلاغة / السيد أحمد الهاشمي ص ٢٨٦.

بينهما، كأنما تخاطب نفسك فتلومها على غفلتها، ما أقرب أحدهما للآخر؟! استمع إليه (١٠): بَلَيْتُ بِلَى الأَطْلالِ إِنْ لَمْ أَقِفْ بِهَالِيالِ فَقُوفَ شَحِيحٍ ضَاعَ في التَّرْبِ خَاتَمُ لَ

أرأيت إلى هذه البراعة في التصوير، والخصوبة في الخيال؟، إنه يدعو على نفسه إنْ لم يقف بهذه الاطلال وقوف الحسرة والألم، ولكنه لا يكتفي بهذا، بل يبين لك مقدار هذه الحسرة، وهذا الألم، وهو يشبهه بوقوف شحيح ضاع خاتمه في ركام التراب.

وبالجملة فإن التشبيه كلما دق وجه الشبه فيه وكان المشبه به غير مألوف، فهو من التشبيه الغريب، ولكن البيانيين لا يقفون في التشبيه الغريب عند هذا النمط من القول، وإنما يعدون من الغريب كذلك ما كان من الأمور المُتَخَيَّلة التي لا وجود لها مجتمعة في الخارج وإنما الموجود عناصرها وأجزاؤها فجمعوا هذه الأجزاء بعضها لبعض ليُكونوا مشبها به على سبيل التخييل وهذا كثير وبخاصة عند شعراء العصر العباسي ومن بعدهم، ويمثلون له بقول أبي بكر الصنوبرى:

وَكَانَّ مُحْمَرً الشَقِيدِ قِ إِذَا تَصَوَّبَ أَوْ تَصَعَّ عَلَى وَ الْمَا تَصَدَّ الْمَا عَلَى رَمَاحٍ مِدْنُ زَبَ رُجَدِدُ

تصور أوراق شقائق النعمان – وهو نبت معروف –، والرياح تصعدها وتصوبها أي ترفعها وتسفلها، فأراد أن يجعل لها شبها فشبهها باعلام من الياقوت حمراء منشورة على زبرجد أخضر.

ندرك مما سبق أن بلاغة التشبيه، لا تقف عند عنصر واحد، فلا يكفي أن يكون التشبيه حسياً فحسب، كما لا يضير التشبيه أن يكون فيه عنصر عقلي كذلك، إنما ترجع بلاغة التشبيه إلى ما يحدثه في النفس من أثر، فبقدر ما تتفاعل النفس مع التشبيه تكون بلاغته وجودته، وهذا بالطبع إنما يرجع إلى قدرة المتكلم وبحثه عن الروابط الدقيقة بين الأشياء، حتى يريك الأمر على غير ما تعرف، ويدلك على ما هو مرتكز في طبيعتك مما هو خاف عليك.

أنظر إلى قول ابن الرومي وقد اغرى به بعض مبغضيه أحد الشعراء الهجّائين، وكان يسمى مثقالاً، ولكن هجاء مثقال لابن الرومي لم ينقص من قدره. ونحن نعلم أن الهجاء فيه انتقاص من قدر المهجو، ولذا عاقب عمر بن الخطاب – رضي الله عنه – الحطيئة وقد هجا الزّبرقان بن بدر – رضي الله عنهما –، ولكن ابن الرومي أراد باسلوب التشبيه أن يبين أن هذا الهجاء لا ينقص من قدر المهجو، وإنما يزيد من فضله ونبله، فنبهنا إلى أمر من الأمور

<sup>(</sup>١) شرح ديوان المتنبي / البرقوني ١/٩ه.

البدهية الذي لا ينكره واحد من النّاس، ولنستمع إليه (١):

ثُمَّ حَاوَلْتَ بَالْمُثَيْقِيلِ تَصْغِيرِي فَمَا زِدْتَنِي سِوى التَعْظِيمِمِ كَالَّذِي طَأْطاً الشَّهَابَ لِيَخْفَى وَهُوَ أَدْنَى لَهُ إلى التَّضْرِيمِمِ

يقول لقد أغريت بي مثقالاً ليهجوني ويغري بي، ولكن ذلك ما زادني إلا تعظيماً ورفعة، فما مثلي ومثله إلا كمن يطأطئ شبهاب النار ليخفي نوره وليطفئ شعلته، ولكن ذلك لا يزيده إلا اشتعالاً واضراماً.

وهاك مثالاً آخر: نحن نعلم أن ليس من الخير للكريم أن يجاور اللئام، ولا للفاضل أن يكون مع ذوي النقص، ولكن اسلوب التشبيه وقد صوره الشاعر بفكره وابداعه بيراعيه جعل الأمر على العكس من ذلك، ففيه زيادة منقبة وشرف، ويقول البحتري (٢):

وَقَدْ زَادَهَا إِفْرَاطَ حُسْنِ جِنِوَارُهَا خَلائِقَ أَصْفَارٍ مِنَ الْمَجْدِ خُيَّبِ بِ
وَحُسْنُ دَرَارِيِّ الكَوَاكِبِ أَنْ تُسرى طَوَالِعَ في دَاجٍ مِن اللَّيْلِ غَيْهَ بِ
وَحُسْنُ دَرَارِيِّ الكَوَاكِبِ أَنْ تُسرى طَوَالِعَ في دَاجٍ مِن اللَّيْلِ غَيْهَ بِ
وقد قدمناه من قبل فارجع إليه إن شئت.

وأخيراً لا أخراً استمع إلى قول ابن بابك يمدح أبا على أحمد بن حمولة وزير فخر الدولة (٣):

وَرَاكَ الْتَشْرِيفِ أَهْ اللَّهُ فَاجْتَبِى بِوَفَائِ هِ، مَلِكٌ يَقَولُ وَيَفْعَلُ وأَعَرْتَ شَطْرَ اللَّكِ ثَوْبَ كَمِالِ فِي والبَدْرُ فِي شَطْرِ المَسَافَ قِ يَكُمُ للُ

والذي يعنينا من قيل فيه، وما قيل من أجله، هذا الشعر وسبب ذلك أنه لما مات الصاحب بن عبّاد – وزير فخر الدولة – كان المرشح للوزارة بعده أحد الرجلين: أبي علي بن حمولة، وأبي العباس الضبي، فأخذ كل منهما يبذل لفخر الدولة الأموال الطائلة ليستوزره فرأى أن يأخذ ما بذلاه ويوليهما معاً معتلاً بأن مكان الصاحب لا يملؤه أحدهما وحده فاشتركا في الوزارة فكان كل واحد منهما كأنه وزير لشطر الملك، فأراد ابن بابك أن يدفع توهم أن ذلك ينقص من قدر أبي علي، يقول: إنك ألبست شطر الملك الذي وليته ثوب الكمال لأنك كامل ولا بدع في أن تكون كاملاً في نصف الملك فإنك شبيه بالبدر الذي يكون في نصف الشهر ووجه الشبه كمال كل في النصف (1).

<sup>(</sup>۱) دیوانه ۲/۲۷.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ١١٨/١، قصيدة (شكرتك عن قومي وقومك).

<sup>(</sup>٢) اليتيمة ٢٤٩/٢

<sup>(</sup>٤) دراسات تفصيلية شاملة لبلاغة عبد القاهر ص ١١٢.

## التشبيهفيالقرآن

ونرى لزاماً علينا ونحن نتحدث عن التشبيه أن نعقد فصْلاً خاصاً نتحدث فيه عن تشبيهات القرآن الكريم، وآخر عن التشبيهات في السنة النبوية، إذ الرسول صلى الله عليه وسلم هو سيد الناطقين بالضاد وأفصحهم، وقد أعطي جوامع الكلم، واختصر له الكلام اختصاراً.

#### نتائج مما سبق،

وقبل أن نحدثك عن تشبيهات القرآن نرجوا أن نستذكر معاً بعض النتائج والملحوظات التي يمكن أن نستنتجها ونلحظها. مما قدمناه لك عن التشبيه.

أولاً: ولعل من أول هذه النتائج وأولاها بالتسجيل، أن هذا التشبيه يتأثر بالبيئة، بل إنه يخضع لها، وتتحكم فيه، وتضفي عليه كل سماتها، وتمنحه جميع خصائصها، ولا أدل على ذلك من أننا رأينا التشبيه في العصر الجاهلي كانت عناصره منتزعة من بيئتهم الخاصة، فالبقر الوحشي، وحمار الوحش، والعقاب والغراب، وعيون الطير وقلوبها، والسيف والنّار، ونقيض الرحل وصوته، وصوت البازيّ، والريم، والطلل، والكواكب، وقد تجد السفينة وموج البحر على قلّة، إلى غير ذلك مما كانت تقتضيه وتحتمه بيئة أولئك في جاهليتهم.

ولقد أعطوا حظاً من النباهة واليقظة والقدرة على التصوير والتعبير فكان لا بد من أن يستثمروا ذلك كله دون أن يعطّلوه، فرأينا هذه اليقظة، وبلك البلاغة، وهذه القدرة على التصوير، وهذا الجمال في العبارة، يُستثمر في أمور ليست ذات شأن، ولكن الذي رجحها ورشحها وجودها في تلك البيئة، فالحشرات على اختلافها، ومستنقعات الماء، والوحوش، والرياح، تلك هي المواد التي غالباً ما كانوا يصنعون منها تشبيهاتهم، فقلوب الطير تارة كالعناب، وتارة كالحشف البالي، وعيونها كالخرز الذي لم يُثَقَّب، والاعطاف كالمسك وكالطيب، والريق كالشراب، حتى ما كان بعيداً عن بيئتهم يقربونه فيشبهونه بما هو من أشياء البيئة كتشبيه السفينة بولد الناقة في قول الأعشى (١):

تَقِصُ السَّفِينُ بِجَانِبَيْهِ فَمَا يَنْنُو الرُّبَاحُ خَلالَهُ كَصِرَعُ (٢)

وإذا تركنا هذا العصر إلى العصر الإسلامي نجد أن التشبيه - مع ما بين العصرين من

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة ص ١٦٧، تحقيق هـ. ريتر، الصناعتين ٦١.

<sup>(</sup>x) تقص: تثب، والنزو: الوثوب، والربّأح بضم الراء وتشديد الباء، وحففت الباء للضرورة: الفصيل أو القرد، وخلا: من الخلو، والكرع: الغدير أو ماء السماء، شبه السفينة في انحدارها وارتفاعها بحركات الفصيل في نزوه لأنه إذا نزا كانت له حركات متفاوتة ويكون هناك تسفل وتصعد على غير ترتيب.

تقارب - أصبحت له عناصره التي استمدت وجودها من البيئة، ألا تنظر إلى بيت حسان (١): وَقَافِيهَ عَجّيتُ بِلَيْلِ رَزِينَا اللهِ عَنْ فَرَالِ مَاءِ نُزُولَ السّامَاءِ نُزُولَ السّامَاءِ نُزُولَ السال

فإذا جاوزنا ذلك إلى العصر العباسي وجدنا الاختلاف الكبير، والبون الشاسع، في عناصر التشبيه حيث أصبحت هذه العناصر بعيدة عما قبلها اللهم إلا من حيث الصورة والشكل، فمداهن الدر المحشوة بالعقيق، واعلام الياقوت، والرماح من زبرجد، وشبك الزبرجد، والسمك من البلور، والزوارق المحملة بالعنبر إلى غير ذلك من أنواع الحلى والأزهار والروائح.

وإذا تركنا العصر العباسي فإننا نجد أن الصورة التشبيهية – إن قبل التعبير – كانت تسيطر عليها البيئة فتلبسها ما تكسوه لكل من هو في كنفها مما يعرفه الناس، ولعل خير شاهد على هذا، هذا العصر، وأنت إذا تتبعت الصور الأدبية وجدت كثيراً مما هو جديد لم يعرف من قبل ولعلنا نوفق إن شاء الله، أن نعقد فصلاً في آخر هذا الكتاب نتحدث فيه عن الصورة عند المحدث ثين تشبيهاً كانت أم غير تشبيه.

ولكن مع اختلاف البيئة وطغيانها على التشبيه فإننا نجد أشياء لا تتغير من حيث العنصر والحقيقة، وإن تغيرت من حيث الصورة والشكل.

ثانياً: رأينا أن التشبيهات فيما مضى كان منها ما يأتي للإيجاز والاختصار فهو عنصر أساسي لا يستغنى عنه، ومنها ما ليس كذلك، وإنما جيء به بعد تمام الكلام وكمال المعنى وكان الهدف منه زيادة التقرير والتوضيح، وذلك ما ذكرناه لك عند أول حديثنا عن التشبيه الضمني.

ثالثاً: وثالثة هذه النتائج أن بعض هذه التشبيهات - وهو القليل - كانت تُلاحَظ فيها الدقة من حيث العبارة، لتؤدي المعنى أداءً تاماً غير منقوص، كما رأينا في بيت امرئ القيس السابق وهو يصف الرديني باللهب الذي لم يتصل بدخان، وعيون الطير بالخرز الذي لم يثقب. وفي غير هذين مما ذكرناه لك من قبل.

ولكن كثيراً من التشبيهات لم نجد فيها تلك الميزة – أعني ليس فيها تلك الدقة – التي لوحظ فيها دقة التعبير، بحيث تتفق مع الصورة اتفاقاً كاملاً. وهناك أمر آخر اختلفت فيه تلك التشبيهات كذلك، فكما اختلفت من حيث الصورة ودقة التعبير عنها، فقد اختلفت من حيث الألفاظ التي اختيرت لها. وهناك اختلاف ثالث من حيث الصورة نفسها كما عرفته من قبل وكما ستعرفه فيما بعد.

<sup>(</sup>١) بيوانه ص ١٩٦، قافية: أي قصيدة، عجت بليل: أي صباح بها صباحبها في الليل، تلقيت من جو السماء نزولها: أراد أنه أوحى إليه بها.

#### وهذه بعض الحقائق التي أمكننا أن نستخلصها من دراستنا للتشبيه:

- ١- خضوعه للبيئة.
- ٢- مجيئه بعد تمام الكلام.
- ٣- عدم التزام الدقة في كثير منه.
- ٤- اختلاف كثير من التشبيهات من حيث اختيار اللفظ.
  - ه- اختلافه من حيث الصورة جمالاً وروعة.

#### خصائص التشبيه في القرآن،

التشبيهات في القرآن الكريم، مع أنها ليست بدعاً من التشبيه، ذلك أن القرآن الكريم عربي من حيث الاسلوب، ومن حيث النظم، ولكننا نجد مع ذلك أن لتشبيهات القرآن خصائص ومميزات:

أولاً: وأولى هذه الخصائص أن تشبيهاته غير مقيدة ببيئة معينة، فلم تنحصر في عصر بون عصر، ولم تقتصر على مكان دون مكان، إنما هي تشبيهات عامة تستمد من الطبيعة عناصرها، وتأخذ من الكون أجزاءها، فليست لفئة خاصة ولا لقوم بأعيانهم، فمشهد الماء الذي ينزل من السماء، فتحيا به الأرض، ومشهد الزرع الذي ينبت فيكون له شطؤه الذي يحيط به، والسراب في الفلاة، والظلمات في البحر، والموج والأمواج المتلاطمة، والرماد الذي تبدده الرياح في يوم عاصف، والفراش المبثوث، والعهن المنفوش، والجبال، والخُشُب المسندة، والجنة بالروضة المرتفعة. كل هذه العناصر وغيرها مما لا يختص به زمان معين، أو مكان معين، أو جنس معين. ومع كونها كذلك، إلا أننا إذا أعدنا النظر مرة أخرى نجد أن لها ميزة ثانية، وهي ونفوذاً في الفؤاد، هذه واحدة.

ثانياً: أن هذه التشبيهات جاءت متسقة مع الغرض الذي سيقت من أجله، فقد نجد الشيء الواحد شبه به أكثر من أمر، وذلك لأن هذا الشيء لوحظت فيه صفات متعددة، فروعي كل جانب ليتناسب ويتطابق مع المشبه الذي قصد القرآن الحديث عنه.

ثالثاً: الدقة في اختيار الألفاظ، وهذه حقيقة ليست خاصة بالتشبيه، إنما هي شأن القرآن في أساليبه جميعاً، وفي كل موضوعاته التي تحدث عنها، فالفاظ القرآن – كما تعلم – جميعها مختارة منتقاة، فإنك ان تجد أي لفظة يمكنك أن تستبدل بها غيرها، أو تستغني بها عن غيرها، ولو أنك أدرت اللغة كلها، وأردت أن تأتي بكلمة مكان كلمة ما استطعت.

رابعاً: وتشبيهات القرآن بعد ذلك كله، كانت بعيدة عن ترف الخيال، ورعونة العاطفة، وسرف القول وفضوله، فهي – إذن – عناصر أساسية في الموضوع، وأجزاء رئيسة في الجملة.

خامساً: ولما كان القرآن كتاب هداية للأحياء ما دامت الحياة، فإن تشبيهاته جميعاً كانت كلها تدور حول هذا الانسان، تشبهه تارة وتشبه له تارة أخرى، تشبهه بما يناسب وضعه، وتشبه له بما يحيط به من هذا الكون مما لا غناء عنه في حياته ووجوده.

هذه بعض خصائص التشبيه في القرآن، ولكي نتصور ذلك تصوراً عملياً فلا بد أن نَنعَم ونَنْعم النظر بالوقوف مع بعض هذه الآيات الكريمة:

(أ) هذا القمر الذي تغزّل فيه الشعراء شبهوه تارة، وشبهوا به أخرى، والذي امتن الله علينا بأن جعله نوراً. يشبهه القرآن الكريم، وقد اضمحل نوره بالعرجون القديم (والقَرَ فَكَرَّ نَالاً مُنَازِلَ حَتّى عَادَ كَالعُرجُون القَديم [يـس ٣٩]، وفي هذه الكلمة من الدلالة على الضاّلة والضعف ما فيها، «فهذا القمر بهجة السماء الساطع الغامر، يبدد ظلمة الليل، ويحيل وحشته أنساً، يصبح بعد هذا كله دقيقاً، نحيلاً محدودباً، لا تكاد العين تنتبه إليه، وكأنما هو في السماء كوكب تائه، لا أهمية له ولا عناية بأمره، ترى في كلمة العرجون، ووصفها بالقديم ما يصور لك هيئة الهلال في آخر الشهر، ويحمل إلى نفسك ضالة أمره معاً»(١).

# (ب) واستمع إلى قوله تعالى: (ولَّهُ الجَوَارِ الْمُنْشَآتُ فِي البَحْرِ كَالْأَعْلَامِ) [الرحمن ٢٤].

حيث شبهت السفن في البحر بضخامتها وعظمها بالأعلام – الجبال الرواسي الشامخات وإنما اختير لفظ الأعلام دون الجبال، لأنه يبعث في النفس الأنس، وهو ما يحتاج إليه السائر في البحر، ولقد ذكرت الجبال في قوله تعالى: (وهبي تَجري بهم في مرج كَالَجُبال) [هود ٤٢]، لأن ذكر الجبل ألصق بالسياق الذي جاءت من أجله، فهي تتحدث عن الطوفان، يوم أن فجرت الأرض عيوناً، وفتحت السماء بماء منهمر.

وكما شبه الموج بالجبال، فإننا نجده يشبه بالظلل. قال تعالى: (وَإِذَا غَشيهُمُ مُوجٌ كَالظُلُل دَعَوُ الله مُخلصين لَهُ الدين) [لقمان ٣٢]، وإنما اختيرت كلمة الظلل هنا، لأن الحديث عن أولئك الذين يتعرفون على الله في الشدة دون الرخاء، وكلمة الظلل توحي بالرهبة، كأن هذا الموج ارتفع إلى رؤوسهم، مما يجعل هلاكهم غير مرتاب فيه، على أن الجبل قد شبه بالظلة في قوله تعالى: (وإِذْ نَتَقْنَا الجَبَلَ فَوْقَهُم كَانَّهُ ظُلَّةٌ) [الأعراف ١٧١]، ذلك لأن الآية هنا

<sup>(</sup>١) من بلاغة القرآن ص ١٩٢.

جاعت في سياق الحديث عن بني اسرائيل، وكيف رفع الجبل فوق رؤوسهم ليصير ظلّة لهم يقيهم حرارة الشمس.

وهكذا تجد التشبيه في كتاب الله ينسجم انسجاماً تاماً مع السياق الذي جاء من أجله. انظر إلى قوله تعالى: (هُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَأَنتُم لِبَاسٌ لَهُنَّ [البقرة ١٨٧]، ثم فكّر لماذا أوثرت كلمة اللباس هنا؟، وقل لي بربك هل تجد شيئاً أكثر ما تكون له النفس حاجة، وأشد ما يكون لها وقاية، أكثر من اللباس؟ ومع كونه كذلك، فهو ينشر في أجواء النفس البهجة والسرور، وهو بعد ذلك كله زينة وكمال أعرفت سر اختيار الكلمة اذن؟

(ج) وإليك مثالاً آخر: آكل الربا يستبيح جهد الناس وعرقهم، فيحرمهم لذة الاستقرار النفسي، وربما ينتج عن ذلك كثير من الآلام والأمراض النفسية أو الجسدية، فما هو التشبيه الذي اختير له في كتاب الله. اقرأ قوله سبحانه: (الذين يأكُلُون الربِّا لا يقورُون إلاَّ كُمَا يَقُومُ الذي يتخبَطّهُ الشَّيْطَانُ مِن المس [البقرة ٢٧٥]، هذا الذي يتخبطه الشيطان من المس بعيد عن كل استقرار نفسي، وراحة في الجسم، وسلامة في العقل، وهل الجزاء إلا من جنس العمل؟.

(د) وعلى العكس من هذا انظر إلى المؤمن الذي ملأ نور الايمان قلبه، حتى أن الله تبارك وتعالى مَثَلُ نُورِ لا كَمشكالاً تبارك وتعالى مَثَلُ هذا النور بقوله: (الله نُورُ السَماوات والأرْض مَثَلُ نُورِ لا كَمشكالاً فيها مصباح المصباح في زُجاجة الزُجاجة أكانها كوكب دري يُوفَدُ من شَجَرِ لا مباركة زَيْنُونَة لا شَرْفِيَة ولا غَرْبِيَة يكاد زَيْنُها يضيء ولو لمر تَعْسَسه نَار نُورٌ عَلى نُورٍ يهلى الله لنُورِلا مَن يَشاء ويضرب الله الامثال للناس والله بكل شبىء عليم [النور ٣٥].

فانظر إلى نور الله في قلب المؤمن، وانظر إلى هذه العناصر التي اختيرت لهذا التشبيه:

- (١) المشكاة حتى لا يتوزع هذا النور ويتفرق.
  - (٢) المصباح.
  - (٣) الزجاجة.
  - (٤) الزيت الذي يوقد منه هذا المصباح.
- (٥) الزيتونة لا هي بالشرقية التي تحرم ضوء الشمس حين غروبها ولا هي بالغربية التي تحرم ضوء الشمس حين اشراقها، إنما ترتشف من الشمس في كل وقت.

ومن الخير أن نسلك بك مسلكاً لتلم بكثير من تشبيهات القرآن وتقف على خصائصها

ونعني بهذا المسلك أن نقف مع اسلوب التشبيه في كتاب الله من حيث الموضوعات التي جاحت بهذا الاسلوب.

#### أولاً: الترغيب والترهيب:

والقرآن قد يستعمل اسلوب التشبيه للترغيب أو الترهيب، وذلك ليقرر الأمر المرغّب فيه كي تقبل النفس عليه ويبين المرهّب منه كي تنفر النفس منه، استمع إليه وهو يرغب المؤمنين كي تلتئم وتلتحم صفوفهم في الجهاد (إنَّ الله يُحبُّ النّرين يُقَاتِلُون في سَبيله صَفَا كَانَّهُم بُنيان مُرضوص) [الصف ٤]، ولم يكتف بذكر كلمة (البنيان) فحسب، وإنما هو بنيان قد رُص بعضه فوق بعض، فأحكمت لبناته، والمشبه به – البنيان – من الأمور التي لا تغيب عن الانسان ألبتة.

واستمع إليه يرشد المسلمين وبخاصة نوي الزوجات المتعددات يرشدهم حتى لا يحيفوا على نسائهم (وكَن تَسْتَطيعُوا أَن تَعْدَلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ ولَوْ حَرَصْتُم فَلاَ تَمْيلُوا كُلَّ المَيْلِ فَتَكَرُوهَا كَالمُعلَّقَةِ) [النساء ١٢٩]، فهو يصور اضطراب المرأة وقلقها وعدم استقرارها على حال، حتى لتصبح حياتها مليئة بالتعب والعناء (١).

وها هو القرآن يحذّر من نقض العهد ويبين ما له من نتائج ضارة وآثار سيئة فيقول سبحانه: (وَلَا تَكُونُوا كَالنّي نَقَضَتْ غَزْلُهَا مِنْ بَعْلِ قُونِ إِنْكَاناً...) الآية [النحل ٩٢].

ومن الموضوعات الخطيرة التي استُعمل فيها اسلوب الترغيب والترهيب: موضوع النفقة في سبيل الله، نجد القرآن يرغب المسلمين كي تكون نفقتهم خالصة لوجه الله تعالى، لا يقصدون مع ذلك شيئاً آخر، وهو مع ذلك يحذر من أن تكون النفقة رئاء الناس، يفتخر بها المنفق ليمدحه الناس، ويثنوا عليه، وسنضرب لكل من هذين مثالين من كتاب الله.

أما الذي ينفق في سبيل الله تعالى فقد شبهه القرآن تارة بالحبة تنبت سبع سنابل، وتارة أخرى بجنة بربوة أصابها مطر كثير فآتت أكلها ضعفين، أو أصابها مطر قليل فزكت وطابت، ولكل من التشبيهين غرضه وغايته.

أما النوع الثاني: وهو الانفاق رئاء الناس أو الانفاق من مصدر غير طيب فقد شبهه القرآن بحجر صلد عليه تراب جاءه وابل فتركه صلداً وشبهه ثانياً بزرع جاءته ريح باردة فأهلكته.

<sup>(</sup>۱) من بلاغة القرآن ص ۱۹۸.

وإنما كان للقرآن الكريم عنايته بقضية الانفاق لأن أمر المال من الأمور التي تشح عليها نفس الانسان، وتلك طبيعته (وأُحضرَت الأنفُسُ الشُحَّ) [النساء ١٢٨]، فلقد رغب القرآن في هذا الانفاق، ولما كان اسلوب التشبيه من الأساليب المؤثرة في النفوس نجد القرآن يسلك هذا المسلك ويأتى بهذا الاسلوب – اسلوب التشبيه – ترغيباً في أمر الانفاق وتأكيداً له.

أولاً: قال تعالى: (مَثَلُ الذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُم فِي سَبيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبّة أَنبَتَتْ سَبْعَ سَنابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِانَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ بَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيم [البقرة ٢٦١].

والمشبه به: وهو الحبة التي انبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة، مما لا يجهله أحد، لأن أمر الزراعة من الأمور التي يحوطها الانسان بكل عناية ورعاية في جميع العصور، فالتشبيه منتزع من الطبيعة، ثم هو بعد ذلك عنصر أساسي في الجملة، وانظر كيف اختيرت كلمة (سنابل) على (سنبلات)، والتشبيه تمثيل، لأن وجه الشبه صورة منتزعة من متعدد: وهي صورة الذي يبذل قليلاً ليجني منه الكثير. ولا تنس ما في الآية من تجسيد وتصوير: فصورة الحبة التي تَفَرَّعُ من ساقها شعب متعددة من الأشياء الى تراها العين وتحس بها النفس.

ثانياً: قال تعالى: (ومَثَلُ الذينَ يُنفتُونَ أَمُوالَهُم ُ ابتغاءَ مَرضاةِ الله وتَثْبيتاً مِن أَنفُسهم كَمَثَل جَنَة بربّوة أَصابَها وابل فاتت أكلها ضعفين فإن لمر يصبها وابل فطل والله وتثبيتا بما تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ [البقرة ٢٦٥]، يشبه انفاق أولئك الذين ينفقون ابتغاء مرضاة الله، وتثبيتا من أنفسهم في طيبه وزكائه، بجنة في مكان مرتفع أصابها مطر شديد، فتضاعف محصولها فإن لم يصبها وابل فطل وهو المطر القليل، وفي التشبيه اشارة إلى أن هذه النفقة تزكو وتطيب قلّت أم كثرت.

هذا هو أسلوب الترغيب أما أسلوب الترهيب وهو التحذير من أن تكون النفقة ليست خالصة لوجه الله.

فاولاً: نقراً في ذلك قول الله تعالى: (يَا أَيُهَا اللهِ مَانُوا لا تُبْطِلُوا صَدَفَانَكُمْ بِالْمَنَّ وَالاَذَى كَاللهِ بَنْفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ وَلاَ يُوْمِنُ بِاللهِ وَالبَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلُ صَفُوانِ عَلَيْهِ نُرابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَداً لاَ يَقْدِرُونَ عَلَى شَيَءٍ مِثَا كَسَبُوا واللهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِين } [ البقرة ٢٦٤].

شبه الله نفقتهم بصفوان - وهو الحجر الأملس -، عليه تراب فحسبوه صالحاً للزرع فبذروا فيه حبهم، فلما جاءه المطر ازال التراب عنه فتركه صلداً، وذهب هباء لكل ما يتوقعه الزرّاع.

ثانياً: وقد شبه القرآن كذلك نفقة أولئك الذين ينفقون فخراً، ليمدحهم الناس في نفقتهم، بزدع جاحة ريح باردة فأهلكته - لم تبق فيه شيئاً - قال تعالى: (مَثَلُ مَا يُنْفَوُنَ فِي هذه الحَيَاة الدُّنْيَا كَمَثَل ربح فيها صرِ أصابَت حَرَثَ قَوْم طَلَمُوا أَنْفُسَهُم فَأَهْلَكَتْهُ وَمَا ظَلَمَهُم اللَّهُ وَلَكِنَ أَنْفُسَهُم فَأَهْلَكَتْهُ وَمَا ظَلَمَهُم اللَّهُ وَلَكِنَ أَنْفُسَهُم فَظُلُمُونَ ] [ ال عمران ١١٧ ].

فانظر كيف شُبهت نفقة المؤمنين بتشبيهين اثنين ونفقة غيرهم بتشبيهين اثنين كذلك، والمطر الذي كان سبباً في النمو والزكاء هو الذي كان سبباً في الهلاك والخسران، وإذا نظرت إلى هذه التشبيهات جميعاً فإنك لا تجد عنصراً غريباً على أي واحد من الناس مهما اختلف الزمان والمكان.

### ثانياً: الانسان في القرآن:

(أ) شبه الله المؤمنين الذين شَرُفوا بصحبة الرسول صلى الله عليه وسلم – وقد كانوا قلة ضعفاء –، بزرع أخرج شطأه وهي تلك الفراخ والشعب التي تتشعب في ساق النبات فتحميه من الآفات فيستغلظ هذا الزرع فيستوي على ساقه، فهو يعجب الزراع في قوته ونموه، وكذلك أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ورضي الله عنهم جميعاً. وقد قوي بعضهم ببعض حتى أصبح هذا الدين قوياً فكان كما قال الله (ليغيظ بهم الكفار)، وهذا التشبيه كما تراه فيه هذا التصوير والتجسيد المحسوس مما ليس غريباً على النفس، لذلك كان له ذلك التأثير البديع، وهو تشبيه تمثيل، لأن وجه الشبه فيه صورة منتزعة من متعدد.

قال تعالى: (مُحَمَّدُ رَسُولُ الله والذينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ فَرَاهُمُ رُكَّعَاً سُجَدُا وَبَنَعُمُونَ فَضَلاً مِنَ الله وَرَضُواناً سيماهُمُ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمُ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلُ كَزَرْعَ أَخْرَجَ شَطَاتُهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقه يُعْجِبُ الزَّرَّا عَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الكَّفَار) [الفتح ٢٩].

(ب) أما المنافقون فنجد أن القرآن يرسم لهم صوراً متعددة، طبقاً لأحوالهم، فالمنافقون
 كانوا يظهرون الايمان - كما تعلم - واظهارهم للإيمان كان يدفع عنهم الأذى، حيث
 كانت تجري عليهم احكام الإسلام، ولكن هذه الحالة لا يمكن أن تدوم.

وللمنافقين حالة ثانية: وهو ما كانوا يشعرون به من الحرج والضيق، وذلك حينما تنزل الآيات تفضح أمرهم، فادعاؤهم الايمان لا يجديهم، وتظاهرهم به لا ينفعهم، وهناك حالة ثالثة، لا من حيث ادعاؤهم الإيمان ولا من حيث الحرج الذي يجدونه إنما روعيت فيها هيئاتهم الظاهرة التي تعجب الذين يرونهم، وهناك حالة رابعة، وهي حالتهم عندما يجيئهم الخوف ويدعون إلى الجهاد، ونحن نعلم أن القرآن الكريم يشبه كل حالة من هذه بما يناسبها ويتلام معها.

ففي الحالة الأولى نقرأ قول الله تعالى: (مَثَلُهُم ٰ كَمَثَلِ اللهِ يَ اسْتُوفَدَ نَاراً فَلَمَا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهِ بِنُورِهِم وَتَرَكَهُم فِي ظُلُمَات لا يَبْصرون اللهِ اللهِ بنُورِهِم وتَرَكَهُم في ظُلُمَات لا يَبْصرون اللهِ اللهِ المنافقين وقد ادعوا الإسبلام وتظاهروا بالإيمان فظنوا في أنفسهم أن هذا الخداع لن تكون له نهاية ولكن هيهات، فمثلهم كمثل الذي استوقد ناراً فبددت الظلمات وأضاعت ما حوله، وبينما هو كذلك في فرحه ومرحه وسروره، وبهجته، وإذ بهذه النار تخمد وتنطفيء فلا يبقى منها شيء.

أما في حالتهم الثانية وهي حالة الحرج والضيق فنقرأ قوله تعالى: (أَو كَصَيِّب مِنَ السَّمَاء فِيه ظُلُمَاتٌ وَرَعْلُ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ اللَّوُتِ وَاللهُ مُحيطٌ بالكَافرين) [البقرة ١٩].

يشبه القرآن حالهم في هذ الضيق، وتلك القسوة، وذلكم الحرج، بقوم يسيرون والمطر الكثير الشديد ينزل من السماء، وقد اظلم الجو، ومع هذا المطر رعد قاصف، وبرق شديد اللمعان، فهم يجعلون أصابعهم في آذانهم حتى لا يسمعوا اصوات الرعد، وهذا البرق الشديد يكاد يخطف أبصارهم، ولكن مع شدته يضيء لهم إذا مشوا فيه، فإذا ذهب وقفوا في المكنتهم، فهم في شدة على كل حال. وكذلك كان المنافقون، فهم مع ادعائهم الإسلام كانوا يخشون دائماً أن تنزل آية تنبئ عن أحوالهم وتفضحهم، فهم مضطربون دائماً، لا يستقر لهم قرار يبين هذا قوله تعالى: (يَحذَرُ المُنَافِقُونَ أَنْ تَنزَلَ عَلَيْهِم سُورَةٌ تُنبَنَّهُم بِما فِي قُلُوبِهِم قُلُ اسْتَهْزِءُوا إِنَّ اللهِ مُخْرِجٌ مَا تَحذَرَوُن ) [التوبة ١٤].

أما حالتهم الثالثة فقد شبههم القرآن بالخُشُب المسندة، فشأن الخَشَب أن يستفاد منه في البناء والسفن، وغير ذلك، أما عندما يكون مسنداً فستنخره السوس دون الاستفادة منه، فهم وإن اعجبك مظهرهم، لكن مخبرهم وحقيقتهم ليست شيئاً، وفي هذا نقرأ قول الله تعالى: (وإذا رَأَيْتَهُم نُعُجبُكَ أَجْسامُهُم وإن يَقُولُوا تَسْمَعُ لِتَوْلِهِم كَانَّهُم خُشُبٌ مُسَنَّدَةً) [المنافقون ٤]،

وفي مثل هذا يقول الشاعر<sup>(١)</sup>:

لا يَخْدَعَنَّكَ اللِّحِــي ولا الصُــورُ تراهُــمُ كالسَّحـابِ مُنتَشِـراً في شَجَر السَّـرُو مِنْهُـمْ شَبَــهُ

سِنْعَةُ اعشارِ مَـنْ تَـرى بَقَـرُ ولَيْـسَ فيها لِطَالِبِ مطررُ لَـهُ رَوَاءً وَمَـا لَـهُ ثَـمَـرُ

وأما حالتهم الرابعة: فقد شبههم القرآن بحالة الذي يغشى عليه من الموت. قال تعالى: (اَشِحَةً عَلَيْكُمْ فَإِذَا جَاءَ الخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ تَلُورُ أَعْيَنُهُمْ كَالَّذِي يُغشَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ) [الأحزاب ١٩]، وقال تعالى: (وَيَقُولُ الذّبِنَ آمَنُوا لَوْلا نُزلّت سُورَةٌ فإذا أَنزِلَت سُورَةٌ مُولًا الفَتالُ رَأَيْتَ الذّبِينَ في قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ المَغشِيِّ عَلَيْهُ مِنَ الْمَوْتِ) [محمد ٢٠].

(ج) أما الكافرون فنجد لهم في القرآن الكريم تشبيهات كثيرة متعددة مع أن كل واحد يختلف عن الآخر، ذلك لأن الموضوعات التي تناولتها هذه التشبيهات ليست سواءً، ومن هنا اختلفت صور التشبيه باختلاف الأغراض.

(۱) فمن حيث الإعراض عن الحق والتولي والابتعاد نجد هذه الصورة الدقيقة ونحن نقرأ قول الله تعالى: (فَمَا لَهُمْ عَنِ النَّلْ كَرِلَا مُعْرِضِينَ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنْفُرِلاً فَرَّتْ مِنْ فَسُورَلاً) [المدثر ٤٩]، فانظر إلى تلك الصورة لهؤلاء وهم يفرون من الداعي، ويعرضون عن الحق، ولكن هذا الاعراض لا يزيدهم إلا حيرة وخوفاً؛ فما أشبههم بهذه الحمر الوحشية النافرة الشاردة، وهي تفر من أسد خشية أن يفترسها.

إن التشبيه هنا مع ما فيه من إبداع التصوير وروعته، نجد فيه كذلك من دقة التعبير وموضوعيته، ذلك أنهم شُبّهوا بالحمر، والحمر مثال في البلادة ثم هم قد فروا من قسورة، وفي هذا إيحاء أن الداعي إلى الحق حري به أن يكون أسداً فتكون الشجاعة من أبرز صفاته، وشتان بين ما فر من أجله هؤلاء وبين ما تفر من أجله الحمر المستنفرة، أليسوا أضل من الحمر سبيلاً؟ وانظر إلى كلمة (مستنفرة) وما فيها من السين والتاء، وكلمة (فرّت) كل هذا وغيره من الخصائص التي حدثتك عنها في تشبيهات القرآن مما له عمله في النفس، وتأثيره في القلب.

(٢) وقد يشبه الكافرون وهم يُدْعُون َ إلى الحقّ وقد أحاطت بهم الغفلة، فهم لا يسمعون من

<sup>(</sup>١) روح المعاني للألوسي ٢٨/٧١، والرُّواء – بفتح الراء: الماء الكثير يُروى به.

الداعي إلا حروفاً وأصواتاً لا يفقهون منها شيئاً، فما أشبههم بتلك الأنعام التي تسمع صوت داعيها وراعيها، ولكنّها لا تميز ما يضر مما ينفع. نقرأ قول الله تعالى: (ومَثَلُ اللّهِنَ كَفَرُوا كَمَثَلَ اللّهِي يَنْعَقُ بِما لا يَسْمَعُ إلا دُعَاءً ونِداًء البقرة ١٧١]، المشبه هنا: الداعي إلى الإيمان وهو يدعو أولئك الغافلين، والمشبه به: الراعي الذي يصيح بهذه الأنعام التي لا تسمع إلا دعاءً ونداءً، ووجه الشبه صورة من لا يميز بين ما يضره أو ما ينفعه.

وقريب من هذا التشبيه قوله سبحانه: (وَلَقَلُ ذَرَانًا لِجَهَنَّرَ كَنْيراً مِنَ الجِنِّ والإِنْسِ لَهُمْ قَلُوبٌ لا يَنْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَخْيُنٌ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولِئكَ كَالاَّنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولِئكَ هُمُ الغَافلُون) [الاعراف ١٧٩]، إلا أن الفرق بين هذا التشبيه وبين الذي قبله، أن التشبيه السابق نظر إلى حال الداعي الأولئك الكافرين، أما هذا التشبيه فليس كذلك، هذا من جهة.

ومن جهة ثانية فإن هذا التشبيه فيه تفصيل؛ فقد ذكر الاستعدادات التي مُكّن منها أولئك، فقد هيّ الله لهم القلوب ليفقهوا بها الأمور وهذا ما لم يهيا للأنعام، صحيح أنهم كانت لهم العيون والآذان التي يشتركون فيها مع الأنعام ولذلك نجد القرآن حينما شبههم بالأنعام يُضرب عن هذا التشبيه فيقول «بل هم أضل»، وإنما كانوا أضل لأن الأنعام لم تملك هذه الوسائل التي يملكونها، وهكذا نجد أن التشبيهات في القرآن بعيدة كل البعد عن شبهة التكرار وشائبته.

وقد يشبهون بالأنعام ولكن من وجه آخر وصفة غير الصفات التي مرت معنا من قبل، فالأنعام لا تبغي إلا أن ترتع وتأكل من أجل أن تملأ بطونها وليس وراء ذلك شيء، فالأكل هو الغاية. وكذلك أولئك فهم يعيشون ليأكلوا، وشتان بينهم وبين من يأكل ليعيش، يقول الله تبارك وتعالى: (والذين كَفَرُوا بَنَمَتَّعُون وَبَاكُلُون كَما تأكلُ الأنعام) [محمد ١٢]، وشتان بين هؤلاء وبين من يتقوى في أكله على عمل الخير والطاعة، ومن هنا كان المؤمن يأكل في معي واحد والكافر في سبعة أمعاء.

تلك تشبيهات ثلاثة شبه الكافرون فيها بالأنعام، ولكن كان لكل واحد منها جهته وموضوعه كما رأيت.

(٣) وقد يكون المشبه اعمال الكافرين لا نواتهم وأحوالهم، وهنا نجد أن موضوع التشبيه كذلك ليس شيئاً واحداً، فقد يعمد التشبيه ليقرر أن هذه الأعمال سوف تتلاشى مع كثرتها، بحيث لا يبقى لها أثر مهما أريد لها أن تضخم ومهما أحيطت بها من هالات، ومهما اصطنع لها

من دعاية، (وَقَدَمِنَا إلى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَالاً هَبَاءً مَنْثُوراً) [الفرقان ٢٣].

وتشبيهات القرآن قد يُفصلُ بعضها ما يجمله الآخر، فقد يقتضي السياق اجمال الصورة دون التفصيل. نقرأ قول الله تبارك وتعالى في تفصيل التشبيه: (مَثَلُ اللهِ بِنَ كُفَرُوا بِرِبَّهِم أَعُمَالُهُم كُرَمَادِ اشْتَدَتَ بِهِ الرِّبِح فِي يَوْم عاصف لا يَقْدرون مَمَّا كَسَبوا عَلى شيء فَرَلكَ هُو النَّشَلالُ البَعيد) [إبراهيم ١٨]، فالقرآن لم يشبِّهها بالرماد فحسب، ولكنه رماد اصابته ريح شديدة وليس هذا فحسب بل في يوم عاصف كذلك، فماذا عساها تبقى منه يا ترى؟ كذلك اعمال أولئك. أرأيت دقة فيها الاستيعاب، استيعاب الموضوع المتحدث عنه أكثر من هذه الدقة أنك بكل طمأنينة تقول (لا).

وقد يعمد التشبيه إلى شيء آخر فنحن نعلم أن الأعمال ليست سواء، فهناك الأعمال التي ليست في ظاهرها سوءاً، وهناك الأعمال التي هي سوء في الظاهر والباطن، نقرأ قول التي ليست في ظاهرها سوءاً، وهناك الأعمال التي هي سوء في الظاهر والباطن، نقرأ قول الله تبارك وتعالى: (والذين كَفَرُوا أَعْمَالُهُمُ كَسَرَابِ بِفيعة يَحْسَبُهُ الظَّمَانُ مَاءً حَتَى إذا جَاءَلا لَم يَجدنه شَيْئاً وَوَجَدَ الله عَنْدَلا فَوَقِلا حسابَه والله سَرِيع الحسابِ أو كَظُلُمات في بَحْر لُجي يَعْشَالا مُوج من فَوْقه مَوج من فَوْقه سَحاب ظُلُمات بعضها فَوْق بَعْض إذا أَخْرَج يَدُلا لَكُ لَم يَكَد يُراها ومَن لَم يَجْعَل الله كَه نُوراً فَمَا لَه من نُور) [النور ٣٩ - ٤٠].

والقارئ يدرك لأول وهلة - والله أعلم بمراده - أن الأعمال في الآية الأولى هي تلك الأعمال التي تبدو في ظاهرها خيراً ويظهر أن لها بريقاً ولمعاناً، يدلنا على ذلك أنها شبهت بسراب بقيعة فيظن من رآه أنه ماء، ويجد في طلبه، ولكنه يوقن بعد ذلك أنه واهم حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً.

ومع اسلوب التشبيه نجد الدقة في التعبير، وتظهر تلك الدقة في كلمة (الظمآن) حيث اختيرت هذه الكلمة لتصور شدة الحاجة، والضرورة الملحة على طلب الماء، كذلك (حتى إذا جاءلا لمر يجللا شيئاً) فهناك قصد في طلبه تدل عليه هاتان الكلمتان: (حتى)، (إذا)، ثم لا تنس كلمة (شيئاً) حيث استعملت بدل كلمة ماء، أي لم يجد أي شيء يمكن أن يكون له وجود، وهذه الكلمة تجعل التشبيه يلتقي مع التشبيه الذي قبله، ثم ما أروع ما ختمت به الآية الكريمة (وَوَجَلاً الله عنلاً لا وُوالله والله والله سريع الحساب).

أما النوع الثاني من الأعمال فهو السيّء في ظاهره وباطنه، فقد جاء تشبيها في الآية الثانية بهذه الظلمات الكثيفة في بحر لجيّ، وفيه الأمواج المتلاطمة بعضها فوق بعض، ومن فوق هذه الأمواج السحب المتلبدة، حتى إن الانسان إذا أخرج يده لم يكد يراها، وما قيل عن دقة التعبير في التشبيه الأول يقال في هذا كذلك، يدلك على هذا كلمة (أخرج) وكلمة (لم يكد)، ثم ما أجمل ما ختمت به الآية (وَمَن لَم ٰ يَجعَل الله ُ لَهُ نُوراً فَمَا لَه ُ مِن نُور).

(٤) وقد يكون التشبيه لفئة خاصة من الكافرين وفي حالة خاصة كذلك ونذكر لذلك مثالين من كتاب الله:

المثال الأول: تشبيه اليهود: أولئك الذين أكرمهم الله بالتوراة، وأورثهم الكتاب، ولكنهم اتخذوه ظهريّاً، نبنوه وراء ظهورهم وأعرضوا عن هدايته، فحرفوا كلماته، وبدلوا أحكامه. قال تعالى: (مَثَلُ النّبينَ حُملُوا التَوْرَالَا ثُمر الرّيحملُوها كَمَثل الحماريَحملُ أَسْفاراً) [الجمعة ه]، فالمشبه به هو الحمار، ولكن ليس مطلقاً ولكنه الحمار الذي يحمل أسفار العلم المفيدة بل غزيرة الفوائد ولكن ليس له في حَملها إلا الإجهاد والمشقة والتعب، وكما أن المشبه والمشبه به مركبان فوجه الشبه كذلك، وهو صورة من يُتّعِب نفسه ويجهدها بكل نفيس دون أن يحصل من ذلك على طائل.

المثال الثاني: من أكرمه الله بالآيات والهداية ولكنه انسلخ منها قال تعالى: (وأثل عَلَيْهِم نَبَا اللّذِي آتَيْنَالا آياتنا فَانسَلَخَ مِنها فَٱنبَعَهُ الشَّيطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ وَلَوْ شَنَا لَوْفَعْنَالا بِهَا وَلَكَنَّهُ الْخَلَد إِلَى الأَرْضِ واتَبْعَ هَوَالا فَمَثَلُهُ كُمثَلُ الْكَلْب إِن تَحملُ عَلَيْه يلَهَ فَا فَصَص القَصَص لَعَلَهُم أَوْتَتُم كُنه يَلْهَ فَافَصَص القَصَ لَعَلَهُم أَوْتَتُم كُنه يُلَهَ فَافَصَص القَصَص لَعَلَهُم أَوْتَتُم كُنه يَلْهَ فَافَصَص القَص لَعَلَهُم أَوْتَتُم كُرُونِ [الأعراف ١٧٥]، فالمشبه به وهو الكلب في أخص وأخس صفاته أنه يلهث في كل حال. قال الجاحظ: «فزعموا أن هذا المثال لا يجوز أن يضرب لهذا المذكور في صدر هذا الكلام لأنه قال: (واتل عَلَيْهم نَباً الذي آتَيْنَالا آياتنا فَأَنسَلَخَ مِنها) فما يُشبَّهُ حَالُ مِن أعطي شيئاً فلم يقبله، ولم يذكر غير ذلك بالكلب الذي إن حملت عليه نبح وولى ذاهباً، وإن تركته شد عليك نبحه، مع أن قوله يلهث لم يقع في موضعه، وإنما يلهث الكلب من عطش شديد وحر شديو من تعب، وأما النباح والصياح فمن شيء آخر، قلنا له إن قال: (ذلك مثل القوم الذين كنوا بأياتنا) فقد يستقيم أن يكون الراد لا يسمى مكذباً، ولا يقال لهم كذبوا إلا وقد كان ذلك كنوا بأياتنا) فقد يستقيم أن يكون الراد لا يسمى مكذباً، ولا يقال لهم كذبوا إلا وقد كان ذلك منهم مراراً فإن لم يكن ذلك فليس ببعيد أن يشبه الذي أوتي الآيات والأعاجيب والبرهانات والكرامات في بدء حرصه عليها وطلبه لها بالكلب في حرصه وطلبه فإن الكلب يعطي الجد والكرامات من نفسه في كل حالة من الحالات وشبه رفضه وقذفه لها من يديه ورده لها بعد

الحرص عليها وفرط الرغبة فيها بالكلب إذا رجع ينبح بعد اطرادك له، وواجب أن يكون رفض قبول الأشياء الخطيرة النفسية في وزن طلبها والحرص عليها، والكلب إذا اتعب نفسه في شدة النباح مقبلاً عليك ومدبراً عنك لهث واعتراه ما يعتريه عند التعب والعطش)(١).

(ه) وقد يشبه الكافرون وهم يعتمدون على معبوداتهم المتعددة فلا تغني عنهم شيئاً بما يقتضيه السياق، واستمع إلى قوله تعالى: (لَهُ دَعُولَا الْحَقَ وَاللّذِينَ يَدَعُونَ مِنْ دُونِهُ لاَ يَسْتَجيبُونَ لَهُم بشيء إلا كَبَاسط كَفّيه إلى المَاء لَيَبلُغ فَالا وَمَا هُو بِبالغه وَمَا دُعَاء الكَافِرِينَ إلا في ضَلَال [الرعد ١٤]، قف مع روعة هذا التشبيه، ونظن أنه كان الأصل لكل التشبيهات التي استعملها الشعراء في معناه فيما بعد، وانظر إلى المشبه به: وهو الباسط كفيه إلى الماء يظن أن ذلك يغني عنه شيئاً وسيبلغ فاه وأنى له ذلك، ألا تجد في هذا التشبيه تلك الصورة التامة لأولئك الذين يدعون من دون الله، أن ذلك سيصل بهم إلى هدفهم المنشود، وغايتهم المقصودة، وما هم ببالغين ذلك.

(٦) وفي تشبيه آخر نقرأ قول الله تعالى: (مَثَلُ اللهِ الَّهِ اللهِ أُولِياءَ كَمَثَلَ اللهِ اللهِ أُولِياءَ كَمَثَلَ العَنْكَبُوتِ اللهِ اللهِ اللهِ أُولِياءَ كَمَثَلَ العَنْكَبُوتِ التَّخَذَتُ بَيْناً وإنَّ أُولِهِنَ البُيُوتِ لَبَيْتُ العَنْكَبُوتِ لو كَانُوا يَعْلَمُونَ [العنكبوت

[21] وَإِذَا كَانَ بِيتَ الْعَنْكِبُوتَ لا يَغْنِي عَنَهُ شَيئاً، فلا يقيه شَراً، بل لا يؤويه لوهنه وضعفه. وإذا كانت خيوط العنكبوت من أقوى الخيوط، – كما يقول أصحاب الاختصاص – وبيته من أوهن البيوت، فإن ذلك يطلعنا على دقة التشبيه، لأن أولئك الذين اتخذوا من دون الله أولياء وقد منحهم الله العقل الذي يستنيرون به، هم الذين يهلكون انفسهم فلا يغني عنهم أولياؤهم شيئاً، وانظر اليهم إن شئت في عصر العلم وما يعانونه من التحطم النفسي، والانهيار العصبي، وسل الاحصائيات تنبئك بذلك.

<sup>(</sup>١) الحيوان ٢/٢١ - ١٧.

<sup>(</sup>۲) روح المعانى ۲۲/۸.

- (٨) وقد يشبه الذين أحاطت بهم سيئاتهم فغشيتهم الذّلة، وغطى سواد الأعمال وجوههم، قال تعالى: (والله بن كَسَبوا السّيّنات جزاء سيّنة بمثلها وتَرْهُتُهُم ذلّة من لَهُم من الله من عاصم كَاتَما أغشيت وبحوههم فطعاً من اللّه من عاصم كَاتَما أغشيت وبحوههم فطعاً من اللّه من الليل المظلم فجعلت إلى هذا التصوير البديع المروع المرهب، كيف انتزعت فيه قطع من الليل المظلم فجعلت غطاء لهذه الوجوه.
- (٩) وقد يكون التشبيه في القرآن لأولئك الذين حلت بهم العقوبة بعد تكذيبهم لأنبيائهم، ومن ذلك ما شبه به المكذبون من قوم هود عليه السلام، وقد سلطت عليهم ربح صرصر عاتية (سَخَرَّهَا عَلَيْهِم سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسُوماً فَتَرَى القَوْمَ فِيها صَرْعَى كَأَنَّهُم أَعْجازُ نَخْلِ خَاوِية) [الصاقة ٧]، وفي آية أخرى (إنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِم ربِحاً صَرْصَراً فِي يَوْمِ نَخْلُ خَاوِية) [الصاقة ٧]، وفي آية أخرى (إنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِم ربِحاً صَرْصَراً فِي يَوْمِ نَخْسُ مُسْنَم تَنْزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُم أَعْجَازُ نَخْلُ مُنْقَعِر) [القمر ١٩]، فكر في هذا التطابق، فقد اهلكوا بالربح، ولما كان من شأن الربح القوية أن تقتلع الأشجار، ومن أضخمها النخيل شبهوا بأعجازها.

ومثل هذا ما حدثنا القرآن عن ثمود – قوم صالح عليه السلام – (إِنَّا أَرْسَلَنَا عَلَيْهِم صَيْحة واحله والمنافرة ما يتخذ للغنم لتأوي إليه، فانظر كَيف تصبح هشيماً لأنها متخذة من القش وما يشبهه، ومثل هذا ما حدثنا القرآن عن أصحاب الفيل بقيادة أبرهة (فَجَعلَهُم كَعصن مَاكُول) [الفيل ه]، وللعصف صورة في النفس بعد أن يُفصل عن الحب، فما بالك بصورته بعد أن يؤكل؟! فأعجاز النخل المنقعر، وهشيم المحتظر، والعصف المأكول، كلها أمور مشاهدة من جهة، فأعجاز النفل النفس ولا ترغبه من جهة أخرى، ولكن ما الذي يؤثر في النفس؟ إن هذه الأشياء التافهة ليست إلا نهاية لأولئك المتجبرين المعتدين المعرضين عن الحق، فالقرآن يقصد من التشبيه التنبيه إلى المادة الهشة من الهشيم، والعصف المأكول ومن أين أتت وكيف تحولت؟ ومن هؤلاء الذين تحولوا فأصبحوا كذلك؟!.

(١٠) وقد يكون التشبيه من حيث القلق النفسي وسوء العاقبة، ونمثل له بقوله تعالى: (ومَن أَيُسُرِكُ بِاللّه فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاء فَتَخطَفُهُ الطَيْرُ أَوْ تَهُوي به الرِيِّحُ فِي مَكَان سَحيق) [الحَج ٣٦]، وللعلماء مسلكان في تقدير هذا التشبيه؛ بعضَهم يفرق أجزاءًه فيجَعله

تشبيهات متعددة، وآخرون يجعلونه تشبيهاً واحداً مركباً، وهو الذي يعجبني وأميل إليه (١).

يشبه القرآن الكريم المشرك الذي حُرم طمأنينة الإيمان، فهو نهب للهواجس والوساوس، تلازمه ليله ونهاره، فلا يستقر على حال، فهو في انحدار دائم، يشبهه بمن خر من السماء، من مكان ساحق مرتفع – وما أشد وقع كلمة الخرور في هذا الموقع – فهو سقوط فيه مفاجأة ورُعب، فمثل المشرك وحاله كمن خر من السماء وبينما هو كذلك فإما أن تختطفه الطير لتجعله فرقاً ومزعاً، وإما أن يسلم منها فيهوي إلى مكان سحيق، فهو انحدار لا يشبهه شيء، بحيث يصير ابعد ما يكون عن عالمه الذي كان يعيش فيه، فهو بين حالين لا أقول أحلاهما مر، بل كلاهما غاية في المرارة والألم، فهو إما أن تخطفه الطير حين خروره من السماء فيكون ارباً، وإما أن يهوي في مكان سحيق لا قرار له، وهكذا حال المشرك وعاقبته فما أعظم القرآن الكريم في صوره وسوره.

#### ثالثاً: تشبيهات عامة:

وإذا كانت التشبيهات السابقة لفئات الناس فهناك تشبيهات أُخَر ليست لفئة من الناس دون فئة، ولكنها تشبيهات عامة لكل ما يحيط بهؤلاء جميعاً، ومن هذه التشبيهات:

#### ١- الدنيا:

والانسان مطبوع على حب الحياة وربما تملكه هذه الحياة فتنسيه انسانيته، وتطغى على كلِّ معاني الخير، لذلك نجد عناية القرآن ببيان حقيقة الدنيا، وهي في الواقع عناية بالانسان نفسه، حتى لا تطغى عليه شهواته، فنجد القرآن يعقد للدنيا تشبيهات بما يحيط بهذا الانسان مما لا يجهله أحد، وهذه تارة تجيء مجملة وتارة مفصلة كما قلنا من قبل.

فمن المجمل قوله سبحانه: (واضرب لَهُم مَثَلَ الحَبَاةِ الدُنيا كَمَاء أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَا خَتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيماً تَلْرُوهُ الرِّبَاح) [الكهف ٤٥]، فقد شبهت الدنيا في سرعة زوالها بهذا النبات، الذي ينزل عليه الماء من السماء ولكنه بعد خضرته وبهجته يصبح هشيماً حتى أن الرياح لتذروه فلا تبقي له أثراً، وهناك تشبيه آخر فُصل فيه كل من المشبه والمشبه به وهو قوله سبحانه: (اعْلَمُواُ انَّمَا الحَيَاةُ الدُنْيا لَعِبٌ وَلَهُو وَزِينَةٌ وَتَفَاخُر بَينكُم وَتَكَاثُرٌ فِي الأَمْوال والأولاد كَمَثْل غَيْث أَعْجَبَ الكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمْ يَهِيجُ فَنَرَاهُ مُصْفَراً ثُمْ يَكُون حُطَاماً وفي الآخرةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ ومَعْفرةٌ مِنَ اللهِ وَرِضُوانٌ وَمَا الحَيَاةُ الدُنيا إلا مَتَاعُ بِكُون حُطَاماً وفي الآخرة عَذَابٌ شَدِيدٌ ومَعْفرةٌ مِنَ اللهِ وَرِضُوانٌ وَمَا الحَيَاةُ الدُنيا إلا مَتَاعُ

<sup>(</sup>١) راجع الكشاف جـ ٣، سورة الحج أية ٣١.

الغرور) [الحديد ٢٠]، فلقد ذكر المشبه باداة القصر، وما يستهوي الناس في هذه الدنيا فيستغرق أعمارهم جميعها، ويشغلون به أنفسهم وأوقاتهم، وماذا غير اللعب واللهو والزينة والتفاخر والتكاثر، أما المشبه به فهو ذلك النبات الذي أحياه الغيث فأعجب الكفار نباته ومن الممكن أن نفسر الكفار هنا بالزراع واختيار الكلمة هنا له ايحاءاته الكثيرة ولكن سرعان ما يزول هذا العجب إذ لا يلبث فيهيج فتراه مصفراً. ولقد لوحظ في هذا التشبيه كذلك الدقة في التعبير مع جمال التصوير، نلمح هذا في كلمة (الكفار) وفي الفعل المضارع تراه ولم يقل «هاج فاصنفر» وما ذلك إلا لتستحضر الصورة المشخصة امامك وفي كلمة (ثم) الدالة على التراخي، وهو أمر لا مناص منه مهما امتد وقته وطال أمده.

وهناك تشبيه ثالث فُصلً فيه المشبه تفصيلاً تاماً، وذكرت فيه الصورة بجميع أجزائها وعناصرها ذلك هو قوله سبحانه: (إِنَّمَا مَثَلُ الحَيَاةِ اللانْيَا كَمَاء أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاء فَاخْتَلَطَ به وعناصرها ذلك هو قوله سبحانه: (إِنَّمَا مَثَلُ الحَيَاةِ اللانْيَا كَمَاء أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاء فَاخْتَلَطَ به نَبَاتُ الأَرْضِ مُمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ والانعام حَتَّى إِذَا أَخَذَت الارْضَ رُخُرُفَهَا وازَيَّنَت وَظَنَّ وَلَمَا أَفْهُم أَنْكُلُ النَّاسُ والانعام أَمْرُنَا لَيُلا أَوْ نَهَاراً فَجَعَلْنَاها حَصِيلاً في المشبه به يوحي النفس كَذَلك نَفُصل الآبات لتومريتَ فَكَرُّون [يونس ٢٤]، والتفصيل في المشبه به يوحي النفس تفصيلاً في المشبه به يوحي النفس تقصيلاً في المشبه فالمشبه به هنا ذلك النبات الذي لا غناء للانسان وللأنعام عنه، وقد نزل عليه الماء من السماء فنما فاهتزت به الأرض وربت، وأخذت زخرفها وتزينت وبلغت غاية حسنها، ونهاية بهجتها، وهنا وقد أصبح كل شيء على أحسن ما يرام، وأجمل ما يُرى، جاءت اللحظة ونها ليل وهناك نهار، وماذا بعد ذلك؟ (فَجَعَلْناها حَصِيلاً كَأَنْ لَمْ تَغْنَ بَالاّمُس) هكذا بهذه الدنيا يجتمعان، ولكن في أمكنة هكذا بهذه الهذا الله الله التعقيب التي لا تدع مهلة، ولا تقبل تسويفاً.

#### ٢- الآخرة:

أول ما يلفت الانتباه أن القرآن الكريم وهو يبين للناس أمر البعث، وحقيقة الآخرة، لم تكن أدلته من ذلك النوع التجريدي، البعيدة عن مواطن التأثير، فجعل من اسلوب التشبيه، ومن أبرز عنصرين فيه وهما: الحسّ والنفس، البرهان الساطع، والدليل القاطع، على اثبات هذه القضايا الخطيرة الشئن اقرأ قوله سبحانه: (وما أمر الساعة إلا كلّم البصر أوهو المورة النعث في الحقيقة أخطر قضية، لأن كل ما بعدها ينبني عليها، وها هو القرآن الكريم يسلك في ذلك أيسر المسالك، وأسهلها وأبعدها عن التعقيد، استمع إليه

يقول: (كَمَا بَدَا كُمْ نَعُودُون) [الأعراف ٢٩]، ومن الذي يستطيع أن ينكر وجوده وأن له بداية؟، العود كالبدء، ذلك تشبيه بسيط سهل لا ينازع فيه صاحب فطرة سليمة، وعقل سوي، فهو يبعثكم كما خلقكم.

وإذا كان هذا التشبيه يستند إلى الانسان نفسه، فهناك تشبيه آخر يستند إلى ما حول هذا الانسان، مما لا تنازع فيه الحواس، بل هو مما يجتمع عليه جميع الناس، نقرأ قوله سبحانه: (وَهُو َ اللّذِي يُرسلُ الرّباحَ بُشراً بَينَ يَدَي رَحمَتُه حَتَى إِذَا أَتَلَّتَ سَحاباً ثقالاً سُفْناه للبَلَا مَبِّت، فَاتْوَلْنَا به المَاء فَاخرَجنا به من كُلِّ الثَمرات) [الأعراف ٥٧]، هذا هو المشبه، أترى أن أحداً يمكن أن ينازع فيه؟ أليست الرياح تحمل ستحباً تساق إلى الأرض الهامدة الميتة الخاشعة؛ ينزل عليها الماء، وتخرج به الثمرات المختلفة، أما المشبه به فهو ما ختمت به الآية (كُذَلِكَ نُخرِجُ المَونَى لَعَلَّكُم تَذُكَرُون) [الأعراف ٥٧]، فإذا كان المشبه أمراً فطرياً فلم لا يكون المشبه به كذلك؛ أليس العقل والحس والنفس، تشترك كلها في اثبات هذا التشبيه؛ ولما كانت هذه القضية أكثر شأناً وخطراً من غيرها عمد القرآن إلى تثبيتها في النفوس في أكثر من موضوع، وبأكثر من اسلوب، والذي يعنينا أسلوب التشبيه (كُذَلِكَ تُخرَجُون) [الزخرف ١١]، (كَذَلِكَ النَّشُورُ) [فاطر ٩]، (كَذَلِكَ الخُرُوجِ) [ق ١١].

وبعد قضية البعث نجد تصويراً لمشاهد كثيرة من مشاهد الآخرة باسلوب التشبيه، نكتفى بذكر بعضها:

- (۱) فيشبه الناس تارة بالفراش المبثوث. ومن ذا الذي يجهل الفراش وهو يتدافع إلى الضوء؟ ويشبهون تارة (بَو مرَ يَخُرُ جُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سراَعاً كَانَّهُ مرْ إلى نُصُب يُوفضُون) [المعارج ٤٣]، وكيف تكون حالتهم وهم يتدافعونَ بسرعة، وقوة حركة لصنم، سواء كان من أصنام الجاهلية الأولى أم من أصنام القرن العشرين، وتارة يشبهون بالجراد المنتشر، وللجراد في تصور الناس حتى في عصرنا هذا ايحاءات معروفة لا تنكر، فهم اليوم يحاربونه بالطائرات.
- (٢) أما الجبال فتارة تشبه بالعهن المنفوش، ومن الذي يجهل الصوف في لينه وخفته؟ ولكنها في مرحلة أخرى تشبه بالسحاب (وترك الجبال تَحْسَبُها جَامِلَةً وهي تَمُرُّ مَرَّ السَحاب) [النمل ٨٨]، إن قلنا إن الآية تتحدث عن مشهد من مشاهد يوم القيامة، وهناك تفسير أخر للآية الكريمة، واسلوب التشبيه واردُ على كلا التفسيرين. وتارة كالكثيب المهيل من

الرمل، وهي مراحل مختلفة تمر بها الجبال، أعني هذه التشبيهات كل منها يدل على مرحلة لها وقتها الخاص بها.

(٣) والسماء الصافية المتلألئة كما نراها في دنيانا، سيكون لها شأن آخر يوم القيامة.

- قال تعالى: (فَإِذَا أَنشَقَّتِ السَّمَاءُ فَكَانَتُ وَرَدَةً كَالدِّهَانِ) [الرحمن ٣٧].

- وقال تعالى: (يَوْمرَ نَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ) [المعارج ٨].

فالآية الأولى ذكر فيها تشبيهان – وسيمر بك بعض الآيات التي تتحدث عن الآخرة فيها تشبيهان كذلك – شُبهت السماء بالوردة أولاً وهي النورة المعروفة بشدة حمرتها، وذهب بعض اللغويين من المفسرين إلى أن المقصود بالوردة هنا ليست النوره – أعني الوردة المعروفة للناس – إنما هي الفرس الوردي الذي يتغير لونه بتغير فصول السنة (۱).

أما التشبيه الثاني فهو تشبيه السماء بالدهان – والدهان جمع دهن – فلأن السماء يعتريها في ذلك اليوم العظيم ألوان وذوب وتميع وهكذا نجد أن كلَّ تشبيه من التشبيهين يؤدي غرضاً؛ فالأول: تشبيه من حيث شدة الحمرة، والثاني من حيث التموج والذوبان.

وأما قوله تعالى: (يَوْم َ تَكُون السَّمَاء كَالْمُهُل) المهل: هو دُرْدِيُّ الزيت أي عَكَرُه ومن الذي لا يعرف عكر الزيت، كما يطلقُ المهلُ على مائع الفَلزِّ المذاب، وهو تشبيهُ لايخلو من رعب ورهبة؛ فهذه السماءُ الصافية المتلاَّلة التي لا زالت توحي إلى الشعراء وتبعث في نفوسهم بديع القول وروعة الصنعة ستتحول يوم القيامة إلى هذا اللون من العكرة والكدورة التي تبعث الرعب والخوف في قلوب الرائين وأعينهم.

- (٤) أما الجنّة فتجد أن اسلوب التشبيه الذي جاء في كتاب الله يضع الصورة أمامك، ليأنس بها القلب، أو تنخلع لها النفس، فالجنة عرضها كعرض السماوات والأرض، وانظر ماذا يحدث هذا التشبيه في النفس؟ عرض السماء والأرض، أيُّ سعة تلك؟ وأنى للنفس أن تحيط بذلك؟!.
- (٥) أما الحور العين فتارة يُشبَّهُنَ بالياقوت والمرجان، وتارة بالبيض المكنون، وتارة باللؤلؤ، ولا تظنن أن الغاية من هذه التشبيهات كلها شيء واحد، إن كل تشبيه يهدف إلى غرض معين، وله ايحاؤه الخاص، فالتشبيه بالياقوت والمرجان، المراد منه الصفاء والنقاء، وأما التشبيه

<sup>(</sup>١) وهذا ما ذهب إليه الفراء، حيث قال: (اراد بالوردة الفرس، الوردة تكون في الربيع وردةً إلى الصفرة، فإذا اشتد البرد كانت وردةً حمراء فإذا كان بعد ذلك كانت وردة إلى الغبرة، فشبه تلون السماء بتلون الوردة من الخيل). معاني القرآن للفراء ١١٧/٣.

باللؤلؤ فَيَجْمَعُ إلى ما تقدم النفاسة، وكلها مما تتخذه النساء زينة لهن، وهذه الصلة بين المشبه والمشبه به مما تزيد النفس تأثراً وتفاعلاً وتعلقاً بهذا التشبيه، وأما التشبيه بالبيض فيشير إلى الرقة، وشدة الحساسية وما يتطلبه ذلك من قوة الملاحظة، والمحافظة، هذا عن الجنة، فماذا عن النار؟!.

- (٦) أما النار فإنها تَرمي بِشَرَرٍ كَالقَصْرِ كَأَنَّهُ جِمَالَةٌ صَفْرٌ، فهما تشبيهان:
- الأول: تشبيهها بالقصر: وهو البيت من الحجر كما هو معروف عند العرب، وقيل: القصر: قطع الحطب الغليظ، والأول أرجح وأولى، وهو تشبيه من حيث العظم، أي أن الشرارة الواحدة من شرر جهنم تشبه القصر في عظمها.
- أما التشبيه الثاني: فهو قوله تعالى: {كَأَنَّهُ جِمَالةٌ صُفْر} فكما شبه شرر جهنم بالقصر من حيث عظمُها، شبهه بالجمالات الصفر وهي جمع جمل من حيث شكلها ولونها وكثرتها، وهذا تشبيه جارعلى سنن العرب؛ فالذي يتتبع أقوال الشعراء في الجاهلية وبعدها يجدُ مثل هذه التشبيهات، وللعرب تشبيهات بديعة تدلُّ على ذكاء واريحية وفطرة ذكية وسليقة درًاكة، ألا تراهم قد شبهوا النوق وهي واقفة بالقصور بينما شبهوها وهي سائرة بالصقور فقالوا: (إنْ وَقَفْنَ فَمَجَادلْ أو مَرَرْنَ فَأَجَادلْ) والمجادل القصور، والأجادل الصقور.

ولا تعجبن من قرن الجمال الصفر بالقصور الحمر في الذكر، ولا من الجمع بينهما في التشبيه، فإنك إذا نظرت إلى قرية من قرى العرب وقصورها، أي أبياتها الصغيرة المحمرة أو المصفرة بلون طينها أو ترابها أو حجارتها، يتخللها ويسرح في جنباتها نياق وجمال مصفرة اللون أو مسودته، إذا وقع نظرك على ذلك لمحت أجساماً صغيرة حمراء أو صفراء أو سوداء، هذه البيوت هنا، وتلك الجمال هناك في مشهد واحد وإذ ذاك لا تعود تستغرب قرنهما معا في الذكر.

وإنما منشئ استغراب هذه الأمثلة من قبل بعض الناس الجهلُ بأحوال العرب وأطوار معيشتهم واساليب حياتهم، الأمر الذي روعي من قبل القرآن الكريم في آياته واساليب خطابه)(١).

(٧) أما شجرة الزقوم، فهي طعام الأثيم كالمهل يغلي في البطون كغلي الحميم، أما طلعها فكأنه رؤوس الشياطين.

<sup>(</sup>١) تفسير جزء تبارك / عبد القادر المغربي ص ٢٩٢ - ٢٩٣.

#### تلك بعض تشبيهات القرآن الكريم، وتلحظ ممًّا سبق:

أولاً: أن القرآن الكريم يعمد إلى اسلوب التشبيه في القضايا الخطيرة ذات الشأن، فهو لا يأتي بهذا الاسلوب إلا حينما يكون هناك أمر يراد تقريره وتثبيته في النفوس، وهذا ما يجعله يختلف عن كثير من التشبيهات عند الناس.

ثانياً: أن تشبيهات القرآن كلها لا تخلو عن كونها تشبيه محسوس بمحسوس أو معقول بمحسوس اللهم إلا تشبيهين اثنين:

أحدهما قوله سبحانه: (طلّعها كَأَنّهُ رُوُوسُ الشّياطين) [الصافات ٦٥]، فإن المشبه به مما لا يدرك بالحواس، ولكن لما كان ذلك مما لا تنكر النفوس صورته، بل لا تجد نفساً إلاّ وتشمئز من هذه الصورة شبه به القرآن.

والتشبيه الثاني: قوله سبحانه في شأن عصا موسى عليه السلام: (فَلَمَّا رَآهَا تَهٰتَزُ كَالَّهَا جَانَ وَلَكَى مُنْبِراً ولَمْ يُعَقِّبُ [القصص ٣٦]، إذا فسرنا الجآن بذلك المخلوق من النار، ووجه الشبه الخفة وسرعة الحركة، وهو ما نختاره، ولكن أكثر المفسرين على أن الجآن هي الحية الصغيرة، فيكون من قبيل تشبيه المحسوس بالمحسوس.

تالثاً: أن تشبيهات القرآن الكريم منها ما هو مفرد ومنها ما هو مركب، وهو تشبيه التمثيل كما عرفت من قبل.

#### (كذلك) في كتاب الله،

وللأستاذ أحمد أحمد بدوي – رحمه الله – في كتابه من بلاغة القرآن بحث قيم عن تشبيهات القرآن، تحدث في آخره عن صيغة (كذلك) في كتاب الله، وهو يرى أنها تجيء أكثر ما تجىء لمعان ثلاثة:

- (۱) التشبيه في مثل الآيات التي تحدثت عن البعث التي ذكرناها لك من قبل وفي مثل قوله سبحانه: (كَذَلِكَ العَذَابُ ولَعَذَابُ الآخرِةَ ٱكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ) [القلم ٣٣]، في آخر قصة أصحاب الجنة الذين أقسموا ليصرمنها مصبحين.
- (٢) أن تكون بمعنى (مثل) في مثل قوله تعالى: (وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُجْرِمِين) [الأعراف ٤٠]، (وَكَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِين) [الأعراف ٤١].

(٣) أن تأتي لتحقيق الأمر وتثبيته، في مثل قوله سبحانه: (قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدُّ ولَرُّ ولَرُّ ولَرُّ ولَرُّ ولَدُّ ولَدُّ ولَدُّ ولَدُّ ولَدُّ ولَدُّ ولَدُّ ولَدُ ولَدُ ولَدُ ولكُلُ ولكُمْ يَمْ سَنِي بَشَرٌ قَالَ كَذَلك...) [آل عمران ٤٧]، فهو يرى أنها في هذين المعنيين لا تصلح للتشبيه وأن حملها على التشبيه فيه تمحل، وكثير من المفسرين ذهب إلى غير هذا، ولكل وجهة.

#### (الكاف) في كتاب الله:

أما الكاف فتأتي في القرآن أحياناً لا لهذا التشبيه الفني الخالص، بل لايقاع التساوي بين أمرين، ومن أمثلة هذا الباب قوله تعالى: (وعَدَ الله المُنافقين والمُنافقات والكُفّار نَارَ جَهَنَّمَ خَالدين فيها هي حَسبهُم ولَعَنَهُم الله ولَهُم عَذَابٌ مُفيم كَالدين فيها هي حَسبهُم ولَعَنَهُم الله ولَهُم عَذَابٌ مُفيم كَالدين مِن فَبلكُم كَانُوا أَشَدَّ مَنْكُم فَاستَمنتع النّين مِن فَبلكُم بخلاقهم وخَضتم كَالذي خَاصُوا أُولئك حَبطت أَعمالهُم في الدّنيا والآخرة وأُولئك هم الخاسرون) [التوبة ٦٨ - ٦٩]، وقوله تعالى: (إنّا أُرسَلنا إلى فرعون رَسُولاً فَعصَى فرعون الرّسُول فَاخَذَناك أُخذاناك أُخذاً وبيلاً [المزمل ١٥]، فهي موازنة بينهم وبين من سبقهم، فيها بيان لما يتفقون فيه معهم، وتذكير لما أصاب أولئك السابقين ليتبصروا بما ينتظرهم من العواقب، وإنها الطريقة مؤثرة في النفس حقاً، أن تضع لها شبيها، وتتركها لتصل إلى النتيجة في سكينة وهدوء، لا أن تقنع لها في وجهها، فربما تتمرد وتثور.

ومن كاف التساوي، أيضاً قوله تعالى: (إِنَّا أَوْحَبَنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَبَنَا إِلَى نُوحِ وِالنَّبِيِّنَ مَنْ بَعْلَىٰ [النساء ١٦٣]، وقد يُلمح في ذلك الرغبة في ازالة الغرابة عن نفوس السامعين، واستبعادهم نزول الوحي على الرسول، فالقرآن يقرنه بمن لا يشكّون في رسالته ليأنسوا بدعوة النبي، وقد يكون هذا التساوي مثاراً للتهكم كما في قوله تعالى: (ولَقَلَ جنتُنُونَا فُرَادَى كُمَا خَلَقْنَاكُمْ أُولً مَريَّة وتَركَنتُومَا النَّاسُ مَنْ يَقُولُ أَمنًا بالله فَإِذَا أُوذِي في الله جَعَلَ للاستنكار كما في قوله تعالى: (ومِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمنًا بالله فَإِذَا أُوذِي في الله جَعَلَ فَتْنَهُ النَّاسِ كَعَذَابِ الله ) [العنكبوت ١٠]، فسر الاستنكار - كما ترى - هو تسوية عذاب الناس بعذاب الله.

وقد تأتي الكاف وسيلة للايضاح، وتقوم هي وما بعدها مقام المثال للقاعدة، وغيرُ خاف ما للمتَّلِ يُضْرَبُ من التأثير والاقناع، ومن ذلك قوله تعالى: (إِنَّ اللّذِينَ كَفَرُوا لَن تُغْنِيً عَنْهُم أَمُوالُهُم ولا أَوْلاَدُهُم مِنَ اللّه شَيناً أُولِنكَ هُم وَقُودُ النَّارِ كَدَأَبِ آلِ فرعَون وَلله من وَلَود وَلا الله من وَلَود وَلا الله من الله شيئاً. وَالله شيئاً الله من قَبلهم كَذَبُّوا بآياتناً فَأَخَذَهُم الله بُذُنوبهم والله شيئاً الله شيئاً. ومن كاف الايضاح قوله سبحانه: (خلَق الإنسان مِن صَلصال كَالفَخار) [الرحمن ١٤]، وقوله: (وإذْ تَخلُقُ مِن الطّبنِ كَهَينة الطّبر بِاذنبي فَنَنفُحُ فيها فَنكُون طَبراً بإذنبي) [المائدة وقوله: (وإذْ تَخلُقُ مِن الطّبنِ كَهَينة الطّبر بِاذنبي فَنَنفُحُ فيها فَنكُون طَبراً بإذبي) [المائدة

ونكتفي بما ذكرناه من التشبيه في كتاب الله تعالى ولا ننسى أن نذكرك بأن هذا الموضوع له عناية خاصة من العلماء ومنهم ابن ناقيا البغدادي في كتابه (الجمان في تشبيهات القرآن)(۱).

<sup>(</sup>١) من بلاغة القرآن ص ٢١٢ بتصرف.

## هل في القرآن تشبيه مقلوب

ذهب بعضُ الكاتبين إلى أن بعض التشبيهات القرآنية هي من التشبيه المقلوب الذي مرّ بك من قبل، ومنه قول محمد بن وهيب<sup>(١)</sup>:

وَبَدَا الصَّبَاحُ كَانَّ غُرَّتَ لَهُ وَجْلَهُ الظَّيِفَ قِحِينَ يُمْتَدُحُ

إذ الأصل أن يشبه وجه الخليفة بغرّة الصباح، وجعلوا من هذا بعض الآيات القرآنية:

- (١) ﴿ ذَٰ لِكَ بِالنَّهُ رَ قَالُوا إِنَّمَا البَّيْعُ مِثْلُ الرِّبِّا) [البقرة ٢٧٥].
  - (٢) افَّسَن يَخْلُقُ كُمَّن لا يَخْلُق) [النحل ١٧].
- (٣) (يا نسآءَ النَّبِيِّ لَسْنُنَّ كَأَحَد مِنَ النَّسَآءِ) [الأحزاب ٣٢].
  - (٤) (أَفَنَجْعَلُ المُسلِمِينَ كَالمُجْرِمِينِ) [القلم ٣٥].

والذي يبدو لي أن الأمر ليس كما ذُكر، بل إنَّ كل تشبيه من هذه التشبيهات جاء على صورته من غير ما قلب ولا عكس وإنَّ كلَّ آيةٍ من هذه الآيات الكريمات جاء التشبيه فيها متسقاً مع السياق الذي ذُكرت فيه.

- أما الآية الأولى: فقد بالغوا في حلّ الرباحيث جعلوه الأصل وشبهوا به البيع، ولقد فطن الزمخشري رحمه الله وهو من هو في كشف اللثام عن ثغر البلاغة فقال: «فإن قلت: هلا قيل: «إنما الربا مثلُ البيع» لأن الكلام في الربا لا في البيع، فوجب أن يقال: إنهم شبهوا الربا بالبيع فاستحلوه» (٢).
- وأما الآية الثانية: فأنقل لك ما قال القاضي البيضاوي: «وكان حقُّ الكلام «افمن لا يخلق كمن يخلق»، لكنه عكس تنبيهاً على أنهم بالإشراك بالله سبحانه وتعالى جعلوه من جنس المخلوقات العجزة شبيهاً بها «(٢).
- أما الآية الثالثة: فالهدف منها الإلهاب؛ أي حث أمهات المؤمنين أن لا يكُنَّ كغيرهن

<sup>(</sup>١) سبق هذا البيت ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الكشاف جـ ١ البقرة أية ٢٧٥

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي، ٢/٣٣/٢.

من النساء، لذلك جاء النظم الكريم على ما هو عليه (لَسْتُنَ كَأَحَدَ مِنَ النَّسَاء)، ليس الغرض إذاً تشبيه النساء بهن، فلم يكن النظم «ليس أحدٌ من النساء مثلكن».

- أما الآية الرابعة: فينبغي أن نلحظ فيها أنها مكية بل كانت مما نزل مبكراً في مكة المكرمة وكان كفار مكة لا يرضون أن يكونوا مثل المسلمين فكانوا يرون أن لهم العزة في الدنيا ولو كانت هناك آخرة لكانوا كذلك فقال الله تعالى: (أَفَنَجُعَلُ المُسْلِمِينَ كَالمُجُرِمِين) أي لن يكون المسلمون مثلكم، وستكون لهم العزة في الدنيا والآخرة.

## التشبيهات في السنة المطهرة

والرسول صلى الله عليه وآله وسلم الذي فُضّل بجوامع الكلم كان لاسلوب التشبيه والتمثيل في حديثه الأثر الطيب، حثاً على فضيلة، وترغيباً في خير، أو تحذيراً من رذيلة، وتنفيراً من شر، والحق أن الموضوعات التي عرض لها اسلوب التشبيه في السنة المطهرة موضوعات خطيرة من جهة، وكثيرة من جهة أخرى، وفي كثير من الأحيان كان عليه وآله الصلاة والسلام يعمد إلى التصوير العملي ليكون وسيلة ايضاح لما يريد.

فها هو صلى الله عليه وسلم وهو بين أصحابه يعمد إلى الأرض ليخط خطوطاً كثيرة معوجة ومتعرجة ويخط خطاً واحداً مستقيماً (١)، والصحابة رضوان الله عليهم ينظرون ويقول لهم: هذه كلها طرق الشيطان وسبله، وهذا صراط الله وسبيله ويقرأ قوله تعالى: (وَأَنَّ هَذَا صَرَاطِي مُسْتَقَيماً فَاتَبَّعُولاً وَلاَ تَتَبَّعُوا السَبُلُ فَتَفَرَّقَ بَكُم عَنْ سَبِيله) [الأنعام ١٥٣]، فانظر إلى أي مدى يمكن أن يؤثر هذا الاسلوب في النفس، لا ريب في أن له عظيم الأثر وكبير الفائدة ونحن نتأثر لمجرد سماعه فما بالك بالذين شاهدوه.

وقد يرى النبي صلى الله عليه وسلم شيئاً ما فيعمد إلى أن يقرر حقيقة الصحابة ولمن بعده، فها هو وقد رأى سقطاً من المعز فيسال أهانت هذه على أصحابها؟ فيقول للدُّنيا أهون على الله من هذا عليكم (٢)، فانظر إلى هذا التشبيه في ذلك القالب البديع.

وها هو صلى الله عليه وسلم يشبه المؤمن الذي يقرأ القرآن ويعمل به بالأُتْرُجَّة، وهي فاكهة ذات طعم طيب، وريح طيب، ويشبه المؤمن الذي لا يقرأ القرآن بالتمرة طعمها طيب ولا ريح لها، ويشبه المنافق الذي يقرأ القرآن بالريحانة ريحها طيب ولا طعم لها، ويشبه المنافق الذي لا يقرأ القرآن بالحنظلة طعمها مر وليس لها ريح.

قف بربك مع هذا التشبيه وفكر فيه ملياً، وانظر إلى وجه الشبه في هذه التشبيهات الأربعة، ومطابقته للمشبه والمشبه به، وخذْ تشبيه المؤمن بالأترجة في الطعم والريح لأنه يقرأ ويعمل، ولكن الذي يزيد الأمر روعة أنك لو وقفت مع الحديث جيّداً وجدت أن الطعم جاء وجه شبه للقراءة، فالمؤمن الذي يقرأ يشبه بالأترجة في ريحها،

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة - المقدمة - باب اتباع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، والحديث: عن جابر بن عبد الله قال: كنا عند النبي صلى الله عليه وسلم فخط خطاً، وخط خطين عن يمينه، وخط خطين عن يساره، ثم وضع يده على الخط الوسط فقال: «هذه سبيل الله» ثم تلا هذه الآية: {وأنَّ هذا صراطي مستقيماً فاتبعوهُ ولا تَتَبعوا السبل فَتَفَرَّقَ بكم عن سبله}.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم كتاب الزهد والرقائق ٤/٢٧٢.

والذي يعمل يشبه بها في طعمها، فهو من التشبيه المتعدد كما عرفت من قبل. أما المؤمن الذي يعمل ولا يقرأ فقد شبه بالتمر من حيث الطعم، وهكذا يمكن أن تفهم الحديث هذا الفهم في بقية أجزائه «مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن كالأترجة ريحها طيب وطعمها طيب، ومثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن كمثل التمرة لا ريح لها وطعمها حلو، ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن كمثل الريحانة ريحها طيب وطعمها مر، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة ليس لها ريح وطعمها مر» ومثل المنافق الذي القرآن كمثل الحنظلة ليس لها ريح وطعمها مر» (١).

وانظر إلى هذا التشبيه المركب حيث يشبه النبي صلى الله عليه وسلم من يصلي الصلوات الخمس بالذي يغتسل في اليوم خمس مرات، لا يبقى من درنه شيء «مثل الصلوات الخمس كمثل نهر جار عذب على باب أحدكم يغتسل فيه كل يوم خمس مرات فما يبقى من درنه شيء»(٢).

واستمع إلى تشبيه المؤمن للمؤمن بالبنيان يشد بعضه بعضاً، وقف أمام هذا الحديث طويلاً، واستعرض أمراض المسلمين وعللهم، وستجد أن لا علاج لها إلا بهذا القول: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً» (٢).

واستمع إليه صلى الله عليه وسلم يشبه المؤمنين في «توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى»(٤).

وسائذكر لك طائفة من هذه الأمثال والتشبيهات الرائعة لتكون مادةً لك في المعرفة والهداية:

يقول صلى الله عليه وسلم: «مثل المؤمن كمثل الخامة من الزَّرع تُفيِّتُها الريحُ مرة وتعدلها مرة، ومثل المنافق كمثل الأرْزَة لا تزال حتى يكون انْجِعافُها مرة واحدة» (٥).

وقال صلى الله عليه وسلم: «مثلُ البخيل والمُنْفق كمثل رجلين عليهما جُبَّنان من حديد من تُدْيِّهِما إلى تَراقِيِّهما، فأما المنفق فلا ينفق شيئاً إلا سنَبغَتْ أو (وفرت) على جلده حتى تخفي

<sup>(</sup>١) رواه البخاري كتاب فضائل القرآن، باب فضائل القرآن على سائر الكلام ١٩١٧/٤.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب المشي إلى الصلاة تمحى به الخطايا وترفع به الدرجات ٢٦٢/١.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري كتاب «الأدب» باب «تعاون المؤمنين بعضهم بعضاً » ۲۲٤۲/٠.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري، كتاب «الأدب» باب «رحمة الناس والبهائم» ٥/٢٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري كتاب التوحيد، باب (في المشيئة والارادة ٢٧١٦/٦. ورواه مسلم كتاب (صفات المنافقين وأحكامهم)، باب (مثل المؤمن كالزرع، ومثل الكافر كشجر الأرز).

الخامة: الطاقة الفُضَّة اللينة من الزرع، تفيئها: أي تميلها، الأرز شجر حرجي من الصنوبريات، انجعافها: الانجعاف الانقلاب.

بَنَانَه وتعفُو َ أثَرَهُ، وأما البخيل فلا يريد أن ينفق شيئاً إلا لَزقَت كلُّ حلقة مكانها فهو يُوسعِها فلا تَتَسع»(١)، تراقيهما: جمع ترقوة، وهي العظم البارز أعلى الصدر،، من رأس الكتف إلى تغرة العنق. سبغت: امتدت وغطت، وفرت: كملت ونمت، تعفو أثره: تمحوه، لزقت كل حلقة: التصقت وضاقت عليه.

ويقول صلى الله عليه وسلم «تعرضُ الفتن على القلوب كالحصير عُوداً عُوداً فأيُّ قلب أُشربَها نُكتَ فيه نُكْتَةُ سوداء وأيُّ قلب أنكَرها نكت فيه نكتةُ بيضاء حتى تصير على قلبين؛ على أبيض مثل الصنفا فلا تَضرُه فتنةٌ ما دامت السماواتُ والأرضُ والآخر أسود مُرباداً كالكُوزِ مُجَخِياً لا يَعرفُ معروفاً ولا ينكر منكراً إلا ما أُشرب هواه» (٢): أشربها: أي دخلت فيه دخولاً تاماً وحلت منه محل الشراب، نكت فيه نكتة: أي نقط نقطة، الصفا: هو الحجر الأملس الذي لا يلصق به شيء، مرباداً: أي مختلطاً سوادُه بكدره، مجخياً: مائلاً.

ويقول صلى الله عليه وسلم: «مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضاً فكان منها نقية قبلت الماء فانبتت الكلاً والعشب الكثير وكانت منها اجادب امسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا منها وسقوا ورعوا وأصاب طائفة منها أخرى إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلاً فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم ومثل من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به»(٢).

اجادب: جمع جَدْب وهي الأرض لا تشرب الماء ولا تنبت، قيعان: جمع قاع: الأرض المستوية المساء.

ويقول صلى الله عليه وسلم: «مَثَلَي ومثل الأنبياء كمثل رجل بنى داراً فاحسنها وأكملها وأجملها وترك فيها موضع لبنة لم يضعها فجعل الناس يَطُوفُونَ بالبنيان، ويعجبون منه ويقولون: لو تم موضع هذه اللبنة، فأنا في النبيين موضع تلك اللبنة» (٤).

ويقول صلى الله عليه وسلم: «مثلي كمثل رجل استوقد ناراً، فلما أضاعت ما حولها جعل الفراش وهذه الدواب التي يقعن في النار يقعن فيها، وجعل يحْجزُهُنُ وَيَغْلَبْنَه فَيَقتَحمْن فيها فذلك مثلي ومثلكم أنا آخُذُ بِحِجَزِكم عن النار هلم عن النار هلم عن النار فتغلبوني فتقتحمون معها»(٥).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري - كتاب (الزكاة)، باب (مثل المتصدق والبخيل)، ۲۲/۲ه ورواه مسلم في الزكاة، باب (المنفق والبخيل)، ۱۰۲۱ ورواه مسلم في الزكاة، باب (المنفق والبخيل)، وقم ۱۰۲۱.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم - كتاب (الايمان)، باب (بيان أن الإسلام بدأ غريباً وسيعود غريباً)، ٢٣١/١.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، كتاب (العلم)، باب (فضل من عَلِمَ وَعَلَم) ٤٢/١. ورواه مسلم، كتاب (الفضائل)، باب (مثل ما بعث النبى صلى الله عليه وسلم من الهدى والعلم).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري، كتاب (المناقب)، باب (خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم) ١٣٠٠/٣.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري - كتاب (الرقائق)، باب (الانتهاء عن المعاصمي)، ٥/٢٣٧٩.

ورواه مسلم – كتاب (الفضائل)، باب (ذكر كونه صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين) ١٧٩٠/٤.

ويقتحمن: يهجمن ويرمين بأنفسهن، آخذ: أمسك بشدة، بحجزكم: جمع حجزه وهي معقد الإزار، وهو كناية عن وصيته صلى الله عليه وسلم على منع أمته من الأتيان للمعاصي التى تؤدي إلى النار.

ويقول صلى الله عليه وسلم: «اسمعوا وأطيعوا، ولو استعمل عليكم عبد حبشي كأن رأسه زبيبة» (١) زبيبة: هي حبة العنب اليابسة والتشبيه من حيث السواد وقصر الشعر وشدة تجعده.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب (الأحكام)، باب (السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصيته)، ٢٦١٢/٦.

### اغراض التشبيه وبلاغته

#### أغراضه،

الغرض الأساسي من التشبيه التأثير في النفس، فكلما كان التشبيه أكثر تأثيراً في النفس كان تشبيهاً فنياً بليغاً مقبولاً، وقد حاول العلماء أن يستقصوا اغراض التشبيه وهم يستقرؤون كثيراً من الأقوال البليغة، فوجدوا أن الغرض من التشبيه إنما يرجع إلى المشبه وهذا هو الأكثر، وقد يرجع إلى المشبه به، وإليك خلاصة ما قالوه:

### أولاً: فمما يرجع فيه الغرض إلى المشبه:

(۱) بيان امكان المشبه، ومعنى هذا أن المتكلم يأتي بالمشبه فيظن المستمع أنه غير ممكن التحقق، فيأتي بالمشبه به ليثبت هذا الامكان ويبرهن عليه. انظر إلى قوله \* قد يشيب الفتى \* ولا شك أن المستمع قد يقف من هذا القول موقف الإنكار، فأراد الشاعر أن يصور له هذا الأمر بصورة المكن فقال:

قَدْ يَشيبُ الفَتَى وَلَيسسَ عَجِيسباً أَنْ يُرَى النَّوْدُ في القَضِيسبِ الرَّطِسبِ

وانظر إلى قوله \* وما أنا منهم بالعيش فيهم \* وهذه قضية حرية أن يرتاب فيها المرتابون، فأراد الشاعر أن يبين أن هذا الأمر ممكن لا ينبغى أن يرتاب فيه فقال:

وَمَا أَنَاْ مِنْهُ مُ بِالْعَيِيْ شِيهِ مِ فَيِهِ مِ فَلَكِنْ مَعْدِنُ الذَّهَبِ الرُّغَامُ

ألا ترى أنه جاء بالمشبه به هنا ليثبت امكان المشبه؟ كأنما ينكر على الذين يرتابون في المكان هذا التشبيه وتحققه، ومثل هذا قول المتنبي:

فَإِنْ تَفُقِ الأنامَ وَأَنْتَ مِنْهُم مَ فَإِنَّ المِسْكَ بَعْضَ مُم الغَالِ

(٢) تقرير حال المشبه حتى تتضح صورته في النفس، ويثبت في القلب ثبوباً يصل بك إلى اليقين، ومنه قوله سبحانه: (لَهُ دُعُولًا الْحَقِّ وَاللّٰهِينَ يَدُعُونَ مِن دُونِهِ لاَ يَسْتَجِيبُونَ لَهُمُر أَ

بِشَيَء إلا كَبَاسِط كَفَيْه إلى المَاء ليَبلُغَ فَالا وَمَا هُو بِبَالغه) [الرعد ١٤]، ومنه قوله سبحانه: (مَثَلُ اللهِ مَنْ النَّخَذَتُ بَيْتًا) [العنكبوت ٤١]،

وأكثر التشبيهات في كتاب الله تعالى يظهر فيها هذا الغرض واضحاً جلياً، فهي لتقرير حال المشبه وتثبيته في النفس، لتُقدم أو تُحجم، ومنه قولهم: «الساعي في غير طائل كالراقم على الماء»، «الطامع في النصر من أعدائه كمن يرجو من السم علاجاً لدائه».

(٣) بيان مقدار المشبه، ومنه قوله سبحانه: (ولِله غَينبُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا أَمْرُ السَّاعَةَ إِلا كَلَمْحِ البَصَرِ أَوْ هُو َ أَقْرِب } [النحل ٧٧]، ومنه قوله صلى الله عليه وسلم وهو يشبه الانسان في هذه الدنيا بمستظل تحت شجرة: «مالي وما للدنيا، ما أنا في الدنيا إلا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها»(١).

ومنه قول الشاعر:

مَا العُمْرُ إِلاَّ لَيْلَا فَ فَا لَكُانَ الصَابَاحَ لَهَا جَبِينُ ويمثلون له بقول عنترة (٢):

مِنْهَا اتَّنَتَانِ وأرْبَعُ وَنَ حَلُوبِ قَ سُودًا كَخَافِيَ وَ الغُرابِ الأسحَ مِنْهَا اتَّنَتَانِ وأرْبَعُ ومنه قول البوصيري:

والنَّفْسُ كَالْطَّفْلِ إِنْ تُهْمِـلُهُ شَـبَّ عَلَى حُبِّ الرَّضَاعِ وإِنْ تَفْطِهُ يَنْفَطِهِمَ وَالنَّفْسِ ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «الناسُ كإبلٍ مائة لا تجد فيها راحلة»(٣) ويمثلون له

بقول بشار <sup>(٤):</sup>

إِذَا قَامَ ـــ تُ لِمِسْنَتِ ـــ هَا تَثَنَّ ــ تُ كَأَنَّ عِظامَ ــها مِــ نُ خَيْــ نُرانِ (٥) تزيين المشبه، ومنه قوله تعالى: (كَانَّهُنَّ اليَاقُوتُ والمَرْجَان) [الرحمن ٥٨]، وقول ذي الرمة (٥):

كَمْلاءُ في بَرَجٍ صَفْراءُ فِي نَعَجِ كَأَنّها فِضّةٌ قَدْ مَسَها ذَهَببُ ومنه قول أبي حسن الأنباري<sup>(٦)</sup>:

مَدَدْتَ يَدَيْ لَكَ نَحْ وَهُمُ احْتِفَ الأَ كَمَدِّهِمَ اللَّهِ بَاتِ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي: كتاب الزهد - باب (ما أنا في الدنيا إلا كراكب) وقال حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) شرح ديوان عنترة ص ٢٠٥. والخافية: إحدى ريشات أربع إذا ضم الطائر جناحه خفيت.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه ص ۲۷.

<sup>(</sup>٤) ديوانه ١٩٨/٤.

<sup>(</sup>ه) العمدة ٢٤/٢، ديوانه ٢٠/١. الكحلاء: الشديدة السواد، التي كأنها مكحولة، والبرج: احداق بياض العين بالسواد كله، والنعج: الأبيضاض الخالص.

<sup>(</sup>٦) ديوان المعانى ١٧٩/٢، اليتيمة ٢٤٤/٢ - ٣٤٥.

(٦) تقبيح المشبه، ويمثلون له بقول القائل:

وإذا أشَــارَ مُحَــدِّثاً فَكَأنَّــــهُ

ومنه قول اعرابي في وصنف امرأته:

وتَفْتَحُ - لا كانت - فَما لَوْ رَأَيْتُهُ تَوَهَّمْتَهُ بَابًا مِنَ النَّارِيُفتَ ـ حُ

قِرِدُ يُقَهِ هُقِ لَهُ أَوْ عَجُ وِزٌ تَلْطِ مُ

(٧) وقد ذكروا من اغراض التشبيه: استطراف المشبه وذلك إما لتصويره في صورة ما يمتنع في العادة، وإما لغرابة الصلة بين المشبه به والمشبه، ومثلوا للأول بتشبيه الجمر الموقد ببحر من المسك ويقول الشاعر:

وكَأَنَّ مُحْ مَ رَّ الشَّقِيدِ قِ إِذَا تَصَوَّبَ أَوْ تَصَ عَدَّ وَ مَ الشَّقِيدِ قِ إِذَا تَصَوَّبَ أَوْ تَصَ عَدَّ وَ أَعْ لَمُ يَا أَعْ لَامُ يَا أَعْ لَامُ يَا أَعْ لَامُ يَا أَعْ لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالُ

أُنْظُرْ إِلَيْهِ كَنِوْرَقِ مِنْ فِضَّ قِ قَدْ أَنْقَلَتْ هُ حُمُ ولَةً مِنْ عَنْبَ رِ

### ثانياً: ما يرجع الغرض فيه إلى المشبه به:

وذلك في التشبيه المقلوب أو المعكوس، وهو أن تجعل الأصل فرعاً والفرع أصلاً، كما تقول: «كأن رقة النسيم خلُقهُ» ومن قول محمد بن وهيب (١):

وَبَدا الصَّبَاحُ كَانَّ غُرَّتَاهُ وَجْهُ الظِّيفَةِ حِينَ يُمْتَدُحُ

ولا بد أن ننبه هنا إلى أن أغراض التشبيه كثيرة لا تنحصر فيما ذكرناه لك، ويمكنك أن تدركها بذوقك وفكرك، ولا تنس أن الغرض الرئيس هو ما يحدثه التشبيه في نفسك لتتفاعل معه فيروقك ويؤنسك.

<sup>(</sup>١) الصناعتين ٤٦، ٣٦٤ – سر الفصاحة ٣٥٢.

## بلاغةالتشبيه

أما بلاغة التشبيه فقد حدثناك عن طرف منها غير يسير فيما مضى عندما حدثناك عن اسباب تأثيره، وأسباب غرابته. ونزيدك هنا بأن أسلوب التشبيه مع ما فيه من اثراء أدبي. وجمال فني، وابداع في التصوير، وصورة حية وضاءة، وايقاظ للهمة، وتفتيق لأكمام الأفكار، فإنه مع ذلك كله ميدان يتسابق فيه فحول البلغاء، فيجود هذا تارة وذاك أخرى، كما يتسابق الرماة في اصابة الهدف لذلك نجد الشيء الواحد يظهر في صور مختلفة متعددة يبرزه كل بالصورة التي يرتئيها وإن شئت فقل التي تبدعها قريحته. يقول الشيخ عبد القاهر: «وإنه ليأتيك من الشيء الواحد باشباه عدة ويشتق من الأصل الواحد أغصاناً في كل غصن ثمرة على حدة» ومثاله:

(١) الزند: فقد ضربوا الزند الواري مثلاً للجواد الكريم. كقول الحريري<sup>(١)</sup>:

لا، ولا رَامَ قَـــابِـــسس قَـدْحَ زِنْــدِي فَأَصْــلَــدا

أي لم يطلب مني أحد شبيئاً فبخلت به، ويضرب للذكي الفطن، وللناجح في أموره الظافر بمراده، قال ابن الرومي في اسماعيل بن بلبل<sup>(٢)</sup>:

مُبَارَكُ الوَجْهِ مَيْمُ وَنُ نَقِيبَتُ فَي يُرْدِي الزِّنَادَ بِكَفَّيْهِ إِذَا قَدَحَا

يريد: أنه موفق كلما طلب أمراً حصل عليه كما يحصل القادح للزناد على مراده.

كما ضربوا الزند المصلد مثلاً للبخيل الذي لا يعطي، وللبليد الذي لا يفهم، وللخائب في سعبه.

(٢) القمر وله أحوال كثيرة يمكن أن يشبه به:

أ- يشبه من ناحية الشهرة والنباهة كقواك:«كيف أعرفك بفلان؟ وهل يخفى القمر»؟.
 ب يشبه من جهة الكمال بعد النقصان، قال أبو تمام فى رثاء طفلين (٢):

لَهْ فِي عَلَى تِلْكَ الشَّوَاهِدِ مِنْهُ ــــما لَوْ أُمْهِلَتْ حَتَّى تَصِيرَ شَمَائِــلا

<sup>(</sup>١) مقامات الحريري، ص ٤٢٩، المقامة الثامنة والأربعون (الحرامية)، رام: طلب، قابسٌ: طالبُ النار، قدح زندي: استخراج ناره، فأصلدا: أي لم يصب.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ٦١/٢ه، قصيدة (ميمونٌ نقيبته). ميمون النقيب: محمود ومشكور المختبر، يوري الزناد: يخرج ناره.

 <sup>(</sup>٣) ديوانه ٣٨٠، ديوان المعاني ٢/١٧٨٠. الشواهد: المخايل، حجى: عقلاً وتعقلاً، الحلم: كبر النفس والعقل، الأريحية: الميل إلى العطاء، العطاء، ومعنى البيت الأول: (أنه باتت فيها شواهد المكرمات إلا أن الموت حال دون أن تكتمل حتى تصير صفات حقيقية.

لَغَدا سُكُونُهُ مَا حِجَى قصِبَاهُ مَا حَلِي مَا قَتِلْكَ الأَرْيَحِيّةُ نَائِلا إِنَّ الهِلِللَ إِذَا رَأَيْتَ نُمُ قُهُ أَيْقَنْتَ أَنْ سَيَصِيرُ بَـدْرَاً كَامِلِلا

ومنه قول البحتري يمدح ابن كنداح القائد<sup>(١)</sup>:

شَرَفٌ تَزَيَّدَ بِالعِدِرِاقِ إِلَى الّدِي عَهَدُوهُ بِالبَدِيْ اللَّيَالِي فِيهِ حَتَّدَى أَقْمَدِراً مِثْلُ الهِلالِ بَداً فَلَدُمْ يَبِدِرَحْ بِهِ صَوْغُ اللَّيَالِي فِيهِ حَتَّدَى أَقْمَدِراً جَرا جَدا فَلَدَمُ المَّالِ بَداً فَلَد القمر: في كماله بعد النقص، ثم نقصه بعد الكمال، كقول أبي الحسن

جـ - ويشبه بالقمر: في كماله بعد النقص، ثم نقصه بعد الكمال، كقول أبي الحسن أحمد بن أبي بغل<sup>(٢)</sup>:

المرءُ مِثْلُ هِاللِحِانَ تُبْصِارُهُ يَبْدُو ضَنَيالاً ضَعِيافَا تُمَّ يتَّسِقُ يَلْدُو ضَنَيالاً ضَعِيافَا تُمَّ يَتُسِقُ يَا نَادُ اللَّهُ الْمَا تَابُمُّ الْمَا تَابُعُ الْمَا النصف، كَوْل ابن بابك (٢):

وأعَرْتَ شَطْرَ المُلُكِ تَـوْبَ كمالِــهِ والبدْرُ في شَطْـرِ المسافـةِ يكمُــلُ هـ م وترى البدر إذا كان قليل النور قل ظهوره ليلاً أول الشهر وآخره، فإذا امتلأ طال مكثه. ومنه قول أبي بكر الخوارزمي (٤):

أَرَاكَ إِذَا أَيْسَرْتَ خَيَّمْ تَ عَنْ دَنا مُقَيْمًا وَإِنْ أَعْسَرْتَ زُرْتَ لِمَامَ الْمَا أَنْتَ إِلاَ البَدْرُ، إِنْ قَلَّ ضَرَّءُهُ أَغَلَّ مَا أَنْتَ إِلاَّ البَدْرُ، إِنْ قَلَّ ضَرَّءُهُ الْغَم واقلاله عند قلته.

و - ظهوره في كل مكان، كقول المتنبي يمدح علي بن منصور الحاجب (٥): كَالبَدْرِ مِنْ حَيْثُ لُ نُصوراً ثَاقِبَ لَا يُهْدِي إلى عَيْنَيْكَ نُصوراً ثَاقِبَ لَا يَعْدِي إلى عَيْنَيْكَ نُصوراً ثَاقِبَ لَا لَا يَعْدِي اللهِ عَيْنَيْكَ نُصوراً تَاقِبَ لَا لَا يَعْدِي اللهِ عَيْنَيْكَ نُصوراً تَاقِبَ لَا يَعْدِي اللهِ عَيْنَيْكَ نُصوراً تَاقِبَ لَا يَعْدِي اللهِ عَيْنَيْكَ نُصوراً تَاقِبَ لَا يَعْدِي اللهِ عَيْنَا لَا لَا يَعْدِي اللهِ عَيْنَا لَا يَعْدِي اللهِ عَيْنَا لَا يَعْدِي اللهِ عَيْنَا لَا يَعْدِي اللهِ عَيْنَا لَا يَعْدِي اللهِ عَلَيْنَا لَا يَعْدِي اللهِ عَيْنَا لَا يَعْدِي اللهِ عَنْهَا لَا يَعْدِي اللهِ عَنْهَا لَا لَا يَعْدِي اللهِ عَلَيْنَا لَا يَعْدِي اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَيْنَا لِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

W.

<sup>(</sup>١) ديوانه ٢٤٤/١، الموازنة ١٣٦، البيضاء وبلنجرا: مدينتان في بلاد الخزر، وصوغ الليالي: المقصود تشكيل الليالي للقمر من شكل إلى شكل.

<sup>(</sup>٢) نهاية الأربِّ ٢/٢ه، كر الجديدين: أي تعاقب الليل والنهار.

<sup>(</sup>٣) اليتيمة ٣/٣٤٣.

<sup>(</sup>٤) البِتيمة ٢٢٤/٤، اللِّمام: اللقاء البِسير وهو جمع لمَّه.

<sup>(</sup>ه) ديوانه ۱/۷ه۲.

ز – ومن أحوال البدر ما ترى من بعده، وارتفاعه، وقرب ضوب ه وشعاعه، ومنه قول البحترى $\binom{1}{1}$ :

دَانٍ إلى أَيْدِي العُفَـاةِ وَشَـاسِـع عُنْ كُلِّ نِـدٍ فِـي النَّـدَى وَضَـريـبِ
كَالْبَدْرِ أَفْرَطَ فِي العُلُـوِّ وَضَـَوْقُهُ للعُصْبَةِ السّارِيـنَ جِـدُّ قَـريـبِ
(٣) البحر: وهذا له أحوال كثيرة:

أ- فقد يشبه به في غزارته وسعته وأنه لا ينضب، كقول المتنبى (٢):

كَالبَحْرِ يَقْذِفُ لِلْقَرِيبِ جَواهِ راً جُوْداً وَيَبْعَثُ لِلْبَعِيدِ سَحَائبِ

ب - يشبه به الرجل العظيم لا تنال منه سفاهة السفهاء، كقول أبي امامة مولى عبد القيس:

وإِنَّا وَمَا تُلْقِي لَنَا إِنْ هَجَوْتَنا اللَّهُ فَكَالْبَحْرِ مَهْما يُلقَ في البَّحْرِ يَغْرِيَ

جـ – وتراه يرسب فيه اللؤلؤ وتطفو فوقه الجيف، وفي ذلك شبه ابن الرومي الزمان<sup>(٣)</sup>:

دَهْرٌ عَلاَ قَــــدْرُ الوَضِيــع بِـــهِ

وَهَــوَى الشَّرِيـفُ يَحُطُّــهُ شَرَفُـــهُ

كَالْبَــحْرِ يَرْسُـبُ فيــه لُــؤُلُـؤُهُ سَفْلاً وتَطْفُــو فَوْقَــهُ جِيَــفُـــهُ

د - وقد يشبه به في أنه يستخرج منه الدر ولكنه لا يؤمن إن هاج واضطرب، قال الغزي (٤):

هُوَ البَحْسِرُ لا يسَاسُ مِسَنْ دُرِّه ولا أَمْنَ مِسَنْ مَوْجِ بِهِ إِنْ طَمِسَا هُوَ البَحْسِرُ لا يستاسُ من جهات شتى:

أ - شبهت به العزيمة في المضاء كقول ابن الرومي يمدح عبيد الله بن عبد الله (٥): فَتَى عَزْمُه سَيْفٌ حُسَـامٌ وسَيْفُــهُ قَضَاءٌ إِذَا لاقـــى الضَّرِيبَــةَ مُبـــرَمُ

<sup>(</sup>١) سبق هذان البيتان ص١٩.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ۲/۷۵۲.

<sup>(</sup>۲) ديوانه ۲/۹، قصيدة (وهوى الشريف).

<sup>(</sup>٤) مختارات البارودي ٤٨/٢.

<sup>(</sup>٥) ديوانه ٢٦١/٢، قصيدة (خصيم الليالي).

ب - وقال ابن الرومي في معنى ثان (١):

فَبِذَاتِ نَفْسِكَ مَا يَكُونُ بَهَاقُهِ اللهِ عَلَى المُسَامُ صَقِيلِا

يقول: إن النفس لا يمكن افادتها البهاء إلا إذا كانت فيها قابلية واستعداد كما أن السيف لا يمكن جلاؤه وصقله إلا إذا كان فيه بقية ماء أما إذا أفسد معدن السيف فلن يعود صقيلاً.

ج. - ويضرب مثلاً لمن يكون عنده استعداد لأمر فلا تجدي محاولة افادته اياه. يقول أبو تمام (٢):

والسَّيْفُ مَا لَمْ يُلْفَ فيه صَيْقَهِ لَلْ مِنْ طَبْعِهِ لَهِ مِنْ تَثْفِهِ بِصِقَالِ والسَّيْفُ مَا لَمْ يُنْتَفِهِ فِي بَصِقَالِ والسَّيْفُ مَا يدرك وتستطيع أن تعثر على غير ذلك مما شبهوا به من جهات عدة لا من حيث ما يدرك بالعقل والرؤية (٢).

ولما في اسلوب التشبيه من روعة، ولما له من أثر في النفس، ولما فيه من تفاوت الصور التي يبرزها المتكلم، لذلك كله وغيره كان يتصدر مجالس الأمراء والخلفاء والأدباء، فيملأعليهم مجالسهم، وهم يتذاكرون ويتدارسون أقوال الشعراء، هذا يفضل قولاً وذاك يفضل أخر، وهم يعقدون الموازنات بين هذه الأقوال، ونذكر لك مثالين من ذلك.

أما أحدهما فما رواه الشعبي «أن الوليد بن عبد الملك وأخاه مسلمة تنازعا ذكر الليل وطوله، ففضل الوليد ابيات النابغة في وصف الليل، وفضل مسلمة ابيات امرئ القيس، فحكما الشعبي بينهما، فقال الشعبي تنشد الأبيات واسمع، فأنشد للنابغة (٤):

كليْني لِهَامِّ يَا أُمَيْمَا أَمَيْمَا أَمَيْمَا أَمَيْمَا اللَّهِ الْمَالِمَ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللْمِلْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللْمُعَالِمُ اللَّهِ اللْمُعْلَى الْمُعْلَمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللْمُعْلَمِ اللْمِلْمُ اللَّهِ اللْمُعْلَمِ الْمُعْلَمِ اللْمِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللْمُعْلَمِ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلَمِ اللْمُعْلَمِ الْمُعْلَمِ اللْمُعْلَمِ الْمُعْلَمِ الْمُعْلَمِ الْمُعْلَمِ الْمُعْلَمِ الْمُعْلَمِ الْمُعْلَمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلَمِ الْمُعْلِ

ولَيْلٍ أُقَاسِيهِ بَطَهِ الكَوَاكِبِ وَلَيْلُ أُقَاسِيهِ بَطَهِ الكَوَاكِبِ وَلَيْسُ النَّجُومَ بِالْحِبِ وَلَيْسُ النَّجُومَ بِالْحِبِ تَضَاعَفَ فيهِ الدُزْنُ مِنْ كُلِّ جَانِب

<sup>(</sup>١) ديوانه ١٢٥/٣، قصيدة (لا يعدموك) في مدح إبراهيم بن المدبر.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ص ٤٨٣، يقول: إذا لم يكن في السيف جودة حديد تحتمل الصقال لم يُنتفع بصقاله، وكذلك هذه الغزوة؛ لو لم يكن فيها تدبير من المموح – وهو المعتصم – لم يُنتفع بتدبير الوزراء.

<sup>(</sup>٣) راجع أسرار البلاغة، ودراسة تفصيلية شاملة لبلاغة عبد القاهر ص ١٠٩ - ١١٨.

<sup>(</sup>٤) بيوانه ص ٤٣، كليني: أتركيني، ناصب: ذي نصب، وليس الذي يرعى النجوم بآيب: شبه النجوم في الجو بأنعام ترعى وتخيَّلُ لها راعياً لم يرجع بها إلى مراحها، وصدر: معطوف على (لهِمًّ)، اراحُ: أَرْجَعَ إليه، عازب: بعيد، تضاعف: تكاثر.

ثم أنشد لأمرئ القيس (١):

فَقُلْتُ لَــهُ لمَّا تُمَـطَّى بِمُـلْبِــهِ

ألا أيُّها اللِّيْلُ الطَّويلُ ألاَ انْجَلَيْ

فَيا لَـكَ مِنْ لَيْـلِ كَـانَّ نُجُومَــهُ

قال فركض الوليد برجله، فقال الشعبي: بانت القضية.

قلت: افتتاح النابغة قصيدته بقوله:

كليني لهَمِّ يَا أُمَيْمَةُ ناصب

متناه في الحسن، بليغ في وصف ما شكاه، من همه وطول ليله. ويقال إنه لم يبتدئ شاعر قصيدة بأحسن من هذا الكلام، وقوله:

عَلَيَّ بِأَنْـوَاعِ الهُمُـومِ لِيَـبْتَـلِـي<sup>(٢)</sup>

وأرْدَفَ أَعْجَازاً ونَاءَ بَكَلْكَلِ (٢)

بِصَبْعٍ وَمَا الإصبَاحُ مِنْكَ بأَمْثَ لِلهِ (٤)

بِكُلِّ مُغَارِ الفَتْــلِ شُــدَّتْ بِيَــذبــُـلِ<sup>(٥)</sup>

وصدر أراح الليل عارب همه

مستعار من اراحة الراعي الإبل إلى مباتها، وهو كلام مطبوع سهل يجمع البلاغة. والعنوبة، ألا أن في أبيات امرئ القيس من ثقافة الصنعة، وحسن التشبيه، وابداع المعاني، ما ليس في أبيات النابغة، إذ جعل اللّيل صلباً، وأعجازاً، وكلكلا، وشبه تراكم ظلمة الليل بموج البحر في تلاطمه عند ركوب بعضه بعضاً حالاً على حال، وجعل النجوم كأنها مشدودة بحبال وثيقة فهي راكدة لا تزول ولا تبرح ثم لم يقتصر على ما وصف من هذه الأمور حتى عللها بالبلوى، ونبه فيها على المعنى، وجعل يتمنى تصرم الليل بعود الصبح لما يرجو فيه من الروح، ثم ارتجع ما اعطى واستدرك ما كان قدِّمه وأمضاه، فزعم أن البلوى أعظم من أن يكون لها في شيء من الأوقات كشف وانجلاء، والمحنة فيها أغلظ من أن يوجد لدائها في حال من الأحوال دواء وشفاء، وهذه الأمور لا يتفق مجموعها في اليسير من الكلام إلا لمثله من المبرزين في الشعر، الحائزين فيه قُصنبُ السبق، ولأجل ذلك كان يركض الوليد برجله إذ لم يتمالك أن

<sup>(</sup>۱) دیوانه ص ۱۰۷.

<sup>(</sup>٢) السدول: الستائر، يقول - وقد شبه الليل بموج البحر في تراكمه وشدة ظلمته إن الليل قد اشتمل عليه بأنواع الهموم ليختبر ما عنده من صبر أو جزع.

<sup>(</sup>٣) تمطى: امتد، بحوزه: بوسطه، ناء بكلكل: نهض بصدره، اردف أعجازاً: اتبع مؤخرةً – وأعجاز الأمور: أواخرها – وفي الكلام تقديمٌ وتأخير، حيث المعنى (ناء بكلكل، ثم اردف أعجازاً)

<sup>(</sup>٤) وما الإصباح منك بمثل: أي أنني مهمومٌ دائماً؛ في الليل وفي الصباح، فليس حالي صباحاً بأفضل منه ليلاً.

<sup>(</sup>٥) المغار: الشديد الفتل، يذبل: اسم جبل، يقول: كأنَّ هذه النجوم شُدَّت بشيءٍ مفتول قوي إلى جانب هذا الجبل

يعترف له بفضله»<sup>(۱)</sup>.

وأما الثاني فما رواه الأصمعي:

قال الأصمعي: «استدعاني الرشيد في بعض الليالي فراعني رسله، فلما مثلت بين يديه إذا في المجلس يحيى بن خالد وجعفر والفضل فلما لحظني الرشيد استدناني فدنوت، وتبين ما لبسني من الوجل فقال: ليُفْرِخْ رَوْعُك<sup>(۲)</sup> فما أردناك إلا لما يراد له أمثالك. فمكثت هنيهة ثم ثابت نفسي، فقال: إني نازعت هؤلاء في أشعر بيت قالته العرب في التشبيه، ولم يقع اجماعنا على بيت يكون الايماء إليه، فأردناك لفصل هذه القضية واجتناء ثمرة الخطار فيها – المراهنة –. فقلت: يا أمير المؤمنين إن التعيين على بيت واحد في نوع قد توسعت فيه الشعراء، ونَصَبَتُهُ مَعْلَماً لأفكارها، ومسرحاً لخواطرها، لبعيد أن يقع النص عليه، ولكن أحسن الناس تشبيها أمرؤ القيس<sup>(۲)</sup>. قال: في ماذا؟ قلت: قوله:

كَأَنَّ عُيُونَ الوَحْشِ حَـوْلَ خِبَائِنَا لَ فَالْحُلِنَا الجَزْعُ الَّـذِي لَـمْ يُثَــقَّـبِ وَقُولِه أيضاً (٤):

كَأَنَّ قُلُوبَ الطَّيْرِ رَطْ بَاً ويَ ابِسَاً لَدَى وَكُرِها العُنَّابُ والحَشَفُ البَال ي كَانَّ قُلُوبَ الطَّيْرِ رَطْ بَا لَا اللَّهُ البَال فَي وَكُرِها العُنَّابُ والحَشَفُ البَال ي وقوله أيضاً (٥):

سَمَوْتُ إِلَيْهَا بَعْدَ مَا نَامَ اهْلُهِهَا سُمُوَّ حَبَابِ المَّاءِ حَالاً عَلَى حَالِ قال فالتَفَتَ إليَّ يحيى وقال: هذه واحدة، قد نص على أن امرؤ القيس أبرع تشبيهاً، فقال يحيى: هي لك يا أمير المؤمنين.

ثم قال لي الرشيد فما أبرعُ تشبيهاته؟ قلت قوله في صفة الفرس(٦):

كَانَّ تَشَوَّفُ مَهُ بِالضُّمَ مِن تَاسَّمُ وَفَّ ازْرَقَ ذي مِنْ لَا بَالضُّمَ لَا بِالسَّمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن المُنْ عَن اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ص ٦٢.

<sup>(</sup>٢) يقال: أفْرخَ روعه: خلا قلبُه من الهمّ

<sup>(</sup>٢) سبق البيت ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) سبق البيت ص ٥١.

<sup>(</sup>٥) ديوانه ص ١٣٤، سموت إليها: أي المرأة التي أرادها، والمراد: نهضتُ إليها شيئاً فشيئاً لئلا يُشعر بمكاني فكنت بذلك كحباب الماء وهو يعلو بعضه بعضاً في رفق ومهل، وحباب الماء: فقاقيع الماء، حالاً على حال:أي شيئاً فشيئاً حتى صرتُ إلى الذي أردتُ.

<sup>(</sup>٦) لم يرد في ديوانه ونسبهما إليه صاحب (نضرة الاغريض)، والتشوف: الارتفاع للإشراف، السليب: المسلوب، والمسلوب يسرع به صاحبه فمن سُرعته – إذا نُزع عنه الجلال – تحسبه مسلوباً وليس بذلك.

فقال الرشيد: هذا حسن، وأحسن منه قوله<sup>(١)</sup>:

ورحنا بكابْنِ الماء يُجنَبُ وسُطناً تُصعَدُ فيه العينُ طوْراً وترتقي فقال جعفر: ما هو هذا التحكيم؟

قال الرشيد: وكيف؟ قال: يذكر أمير المؤمنين ما كان اختياره وقع عليه، ونذكر ما اخترناه، ويكون الحكم واقعاً من بعد. فقال الرشيد: أمرضت؟.

قال الأصمعي: فاستحسنتها منه، يقال: أَمْرَضَ الرجل إذا قارب الصواب، ثم قال الرشيد: تبدأ يا يحيى، فقال يحيى: اشعر الناس تشبيهاً النابغة في قوله (٢):

نَظَرَتْ إِلَيْكَ بِحَاجَةٍ لَـمْ تَقْضِهِ لَـا نَظَرَ المَريِضِ إلـى وجُوهِ العُــوَّدِ وفي قوله أيضاً (٣):

فَإِنَّكَ كَاللَّيْـلِ اللَّـذِي هُــوَ مُدْرِكِــي وإن خِلْـتُ أَنَّ المُنْتَــأَى عَنْـكَ وَاسِــعُ وَالْـِـع وفي قوله أيضاً (٤):

مِنْ وَحْشِ وَجْرَةَ مَوشَــي أَكَارِعُــة طَاوِي المَصِيرِ كَسَيْفِ الصَيْقَلِ الفَـردِ قَالَ الأَصِيدِ وَسَنْ اللهُ قَد هَجنه بذكرِ العلة، قالَ الأصمعي: فقلت: أما تشبيه مرض الطرف فحسن الا أنه قد هَجنه بذكرِ العلة، وتشبيهِ المرأة بالعليل. وأحسن منه قول عدي بن الرقاع (٥):

وَكَأَنَّهَا بَيْ لَنْ النَّسَاءِ، أَعَارَهِ اللهِ عَيْنَيْهِ أَحْوَرُ مِنْ جَاذِرِ جَاسِمِ وَسُنَانُ أَقْصَدَهُ النُّعَاسُ فَرَنَّقَتُ فِي عَيْنِهِ سِنِّمَةٌ وَلَيْسَ بِنَائِمِ وَسُنَانُ أَقْصَدَهُ النُّعَاسُ فَرَنَّقَتُ فِي عَيْنِهِ سِنِّمَةٌ وَلَيْسَ بِنَائِمٍ

وأما تشبيه الأدراك بالليل فقد يتساوى الليل والنهار فيما يدركانه (<sup>(٦)</sup>، وإنما كان سبيله أن يأتي بما ليس له قسيم حتى يأتي بمعنى ينفرد به لو شاء قائل أن يقول: قولُ النَمَري أحسن، لوجد مساغاً وهو قوله:

<sup>(</sup>١) يقول: رحنا بفرس كأنه (ابن الماء) في خفته وسرعته، وابن الماء: طائر، تُصنوبُ: تنظر إلى أسفله وأعلاه اعجاباً به، يحنبُ وسطنا: أي يسرع بنا.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ص ٩٧ العُود: الزائرين.

<sup>(</sup>r) ديوانه ص١٦٨، المنتأى البعد، والقصيدة في مدح النعمان يقول انك تدركني حيثما كنت فإنما انت الليل، فأينما حلك لا حقنى الليل فلا استطيع الهروب منه.

<sup>(</sup>٤) بيوانه صّ ١٦٨، وجَرَة: فيفاء واسعة بين مكة والبصرة - اربعون ميلاً - ما فيها منزل، فوحشها شديد النفور، أكارعُهُ، ك ما أنها قليلة الماء فيجتمع فيها الوحش، موشي أكارعه أي قوائمه بيضاء منقوشة بنقط سود، طاوي المصير: يريد ضامر البطن، والمصير جمع مصران، كسيف الصقيل يريد أنه ابيض يلمع كأنه سيف مصقول، الفرد: أي المفرد الذي لا نظير له.

<sup>(</sup>ه) ديوان المعاني ٢٢٥/١، جآذر: جمع جؤذر، وهو ولد البقرة الوحشية، الوسنان: الناعس، أقصده: أي بلغ منه واجهده، رنقت: دارت وماجت، يريد: (أن جؤذراً – وهو ولد لابقرة الوحشية – قد اعارها عينيه وهي بين النساء ولكنه لم يعرهما في حالة عادية وإنما حين نعاسه ويوران عينيه حيث تكونان غايةً في الجمال والروعة والسحر.

 <sup>(</sup>٦) لانرى أن التشبيه بالنهار هنا يعين عليه السياق، فالتشبيه بالنهار يكون في سياق الانعام أو الظهور، وبيت النابغة ليس من هذا القبيل.

لو كُنْتُ بِالعَــنْقَــاء أَوْ بأُسُومهَــا لَخِلْتُــكَ إِلاّ أَنْ تُصَــدَّ ترانــي (١) وكُنْتُ بِالعَـنْقَلِ الفَردِ» فالطِّرمَّاحَ أحق بهذا المعنى، لأنه أخذه فجوّده، وزاد عليه، وإن كان النابغة اخترعه. وقول الطرماح (٢):

يَبْدُو وَتُضْمِـرُهُ البِـلِيَّ كَأَنَّـه سَيْفٌ، على شَـرَف يُسَـلُّ ويُغْمَـدُ فَي فَد جَمع في هذا البيت استعارةً لطيفة بقوله «وتضمره البلاد» وتشبيه اثنين باثنين في

فقد جمع في هذا البيت استعارةً لطيفة بقوله «وتضمره البلاد» وتشبيه اثنين باثنين في قوله: «يبدو ويختفي» و «يُستَّلُ ويغمد» وجمع حسنَ التقسيم، وصحة المقابلة. قال فاستبشر الرشيد وبرقت أسارير وجهه حتى خلتُ برقاً يومض منها، وقال ليحيى: نَضَلْتُكَ (٢) ورب الكعبة وامتقع يحيى وكأنّ المَلَّ قد ذُرَّ على وجهه، فقال الفضل: لا تعجل يا أمير المؤمنين حتى يمر ما قلته أيضاً بسمعه فقال قل، قال: قول طرفة (٥):

يَشُقُّ حَبَابَ المَاءِ حَيْنُومُ ها بِهَا كَمَا قَاسَمَ التُّرْبَ المُفَايِلُ بِاليَدِ وقوله أيضاً (٦):

لَعَمْرُكَ إِنَّ المَوْتَ ما أَخْطَ الفَتَ سَى لَكَالطِّ وَلِ المُرَخَ مِي وَثَنْدِ مَا أَخْطَ اللَّهَ بِالدِ د وقوله أيضاً (٧):

وَوَجْهٍ كِأَنَّ الشَّمْسَ حَلَّتْ قِنَاعَهَا عَلَيْهِ، نَقِيٍّ اللَّوْنِ لَمْ يَتَخَدِّدِ

قال: فقلت: هذا حسن كله وغيره أحسن منه وقد شركه في هذا المعنى جماعة من الشعراء. وبعد: فطرفة صاحب واحدة (٨) لا يُقطع بقوله على البحور وإنما يُعدُّ مع أصحاب الواحدات، قال ومن هم؟ قلت الحارث بن حلزة في قوله:

<sup>(</sup>١) العنقاء: اسمُّ للجبل العالي، الأسوم: جمع اسامة وهو اسمُّ من أسماء الأسد.

<sup>(</sup>٢) بيوانه ص ١٤٦، يبدو أي الثور الوحشي، تضمره البلاد: أي تخفيه وتغيبه، الشرف: المكان المرتفع ووجه الشبه بينه وبين السف: البياض، يقول مثله وهو ويراوح بين الاختفاء والظهور كمثل السيف يراوح بين أن يغمد أن يسل.

<sup>(</sup>٣) نَضَلْتُكَ: يقال: نَضلَه أي غلبه في الرماء.

<sup>(</sup>٤) الملِّ: التراب الحار والرماد والجمر.

<sup>(</sup>ه) ديوانه ص ٨ (المعلقة)، حباب الماء: أمواجه، حيزومها: صدرها، الفيال: ضربٌ من اللعب حيث يُخبأ شيء في التراب ثم يأتي أحد اللاعبين (المفايل) ويشق التراب بيده فيقسمه قسمين ويسال عن موضع المخبوء، فإذا أخطأ قيل له: فال رأيك، (فقد شبه الشاعر شقّ السفينة للماء بشق المفايل لكومة التراب).

<sup>(</sup>٦) ديوانه ص ٣٧، (المعلقة)، الطوَل: الحبل الذي يُطوَّل للدابة فترعى، الثني: الطرف، يقول: إن الموت في اخطائه الفتى وتأخره عنه إنما هو بمنزلة الحبل المرخى للدابة لكنّ طرفه بيد انسانِ أنى شاء شده وجذبه.

 <sup>(</sup>٧) ديوانه ص ١١، (المعلقة)، حلت قناعها: أي القت عليه حسنها وبهجتها، التخدد: اضطراب الجلد واسترخاء اللحم، ويعني أنها في شبابها وفتاء سنها.

<sup>(</sup>٨) صاحب واحدة: أي تميز في فنٌّ معين وبرز فيه.

رُبَّ خَاوٍ يُمَالُّ مِنْهُ التَّصواءُ أذَنَتْنَا بِبَيْنِهَا أَسْمَاءُ والأشعر الجعدي الجعفي في قصيدته التي أولها:

وَلَقَدُ عُنيت بِحُبِّهَا فِيسَمًا مَضَسَى هَلْ بَانَ قَالْبُكَ مِنْ سُلَيْمَى فَاشْتَفَى والأفوه الأودي في قوله<sup>(١)</sup>:

وَشَواتِي خَلَّةً فِيهَ الْوَارُ إِنْ تَصرَىٰ رَأْسِيَ فِيهِ قَصِرَعُ وعلقمةً بن عبدة الفحلُ في قوله<sup>(٢)</sup>:

بُعَيْدَ الشَّبَابِ عَصْرَ حَــانَ مَشيــبُ طَحَا بِكَ قَلْبٌ في الحِسَـانِ طَـرُوبٌ وسوید بن أبي كاهل في قوله<sup>(٣)</sup>:

فَمَدَدُنَا الحَابُلُ مِنْهَا ما اتَّسَعَ بُسَطَـتُ رابِعَـةُ الحَـبِبُلَ لَنــَــا وعمرو بن كلثوم في قوله<sup>(٤)</sup>:

ولا تُبِــقِــي خُمُــورَ الأنْـــدَرينَـــا أَلَا هُبُّــي بِمَحْنِكِ فَاصْبَحِينَـا وعمرو ب*ن* م*عدي* کرب<sup>(ه)</sup>:

أُمِنْ رَيْحَانَــةِ الدَّاعِــي السَمِيــعُ

عينى نُبلاً فقال جعفر متمثلاً:

\* الْبَتْ قليلاً يلْحَق الهَيْجَا جَمَل<sup>(٨)</sup> \* يعرّض بأنه يجوز أن يدرك هو ما يحاوله، فقال الرشيد:

وَجِنْت سُكِيتًا ذا زُوائسٍد أَرْبَسع فَأَتَتْكَ واللَّهِ السَّوَابِـقُ بَعْدَهَـا

(١) القزع: ذهاب بعض الشعر وبقاء البعض، الشواة: قحف الرأس أو جلدته الخُلَّة: قليلة الشعر أو المهزولة قليلة اللحم، الدوار: الصداع.

(٢) المفضليات ص ٣٩١، قصيدة رقم (١١٩)، طحابك: أي اتسع بك وذهب كل مذهب.

(٢) المفضليات ص ١٩١، قصيدة رقم (٤٠)، رابعه: صاحبته يتغزل فيها، الحبل الوصل، ما اتسع: أي ما امتد، يقول: لم تبخل علينا بالوصل فبذلنا لها وصلنا ووصلناها بوصلها.

(٤) ديوانه ص ٧٧ مطلع معلقته، الأندرينا: قرى بالشام.

(٥) ديوانه ص ١٤٠، ريحانه: امرأته المطلقة، وقيل: أخته، السميعُ: المُسمِع، يؤرقني: من الأرق وهو ضد النوم (السهد). (٦) الأريحية: الميل إلى العطاء.

(٧) جحيشٌ وحدك: أي منقطع النظير، والجحيش: المنفرد.

(٨) الهيجا: الحرّب، كذا في الأصل والصواب: (لَبِّث قليلاً يلحق الهيجا حمل)بالحاء المهملة، وتتمةُ هذا الشطر (لا بأسَ بالموت إذا حان الأجل) وحمل: اسم رجل، انظر سيرة ابن هشام ٢٢٦٦.

ورأيت الحميّة في وجهه فقال جعفر: على شريطة حلمك يا أمير المؤمنين فقال: أتراه يسع غيرك ويضيق عنك فقال جعفر: لست أنص على شاعر واحد إنه أحسن بيت واحد تشبيها ولكن قول امرئ القيس (١):

كَأَنَّ غُلاَمِ \_ ي إِذْ عَلاَ حَالَ مَتْنِ بِ عَلَى ظَهْ رِ بَازٍ فِ ي السَّمَ اءِ مُحَلِّ قِ وَقُول عدي بن الرّقاع (٢):

يَتَعَاوَرَانِ مِنَ الغُبَسارِ مُسلاءَةً غَبْسراءَ مُحْكَمةً هُمَا نَسَجَاهَا تُطُوَى إِذَا وَرَدَا مَكَانَا جَاسيِاً وَإِذَا السَّنَابِكُ أَسْهَلَتْ نَشَراها وَقُولَ النابِغة الذبياني (٢):

فِإِنَّ كَ شَمْ سُ والْمُلُوكُ كَوَاكِ بُ إِذَا طَلَعَتْ لَمْ يَبْدُ مِنْ هُنَّ كَوْكَ بُ

فقلت: هذا كله حسن بارع وغيره أبرع منه وإنما يحتاج أن يقع التعيين على ما اخترعه قائله فلم يتعرض له أو تعرض له شاعر فوقع دونه، فأما قول امرئ القيس «على ظهر باز محلِّق». فمن قول أبي داود:

إِذَا شَـاءَ رَاكِبُـهُ ضَمَّـهِ الجَنَاحَا فَرَاكِبُهِ الجَنَاحَا وَأَمَا قُولُ الْخِنسَاءُ (٤): وأما قول ابن الرقاع: يتعاوران من الغبار ملاءةً فمن قول الخنساء (٤):

جَارَى أَبَاهُ فَأَقْبَالِهِ وَهُمَالِهِ وَهُمَالِهِ وَهُمَالِهُ فَأَقْبَاهُ الْفَالَةُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

ألا يَا دِيَانَ الْحَصِيِّ بِالبَرَدَانِ عَفَتْ حَجَاجٌ بَعْدِي لَهُ نَّ تَمَانِ فَلَمْ يَبْقَ مِنِهَا غَيْرُ نُصِي مُهَدَّمٍ وَغَيْرُ أَتَافٍ كَالرَّكِيِّ دِفَانِ فَلَمْ يَبْقَ مِنِهَا غَيْرُ نُصَوِي مُهَدَّمٍ وَغَيْرُ أَتَافٍ كَالرَّكِيِّ دِفَانِ فَلَمْ مَنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ الرِّياحُ وَالأَمْطَارُ كُالُ مَكانِ

<sup>(</sup>١) ديوانه ص ٨٨، حال متنه: أي ظهر الفرس، وحال الفرس: موضع الراكب، والباز: طائر، يشير إلى علوَّ صبهوة الحصان وضخامة هيكله.

<sup>(</sup>٢) أمالي المرتضَى ١٠٣/١، البيتان في وصف ثورين، يتعاوران: يتناوبُ كلُّ منهما على اعارة الآخر هذه الملاءة: وهي الملحفة أو ما يفرش على السرير، مكاناً جاسياً: غليظاً لا يثير غباراً، السنابك جمع سنبك وهو طرف الحافر، ويطلق على الأرض الغليظة القليلة الخير

<sup>(</sup>٣) ديوانه ص ٥٧، والبيت في مدح النعمان.

<sup>(</sup>٤) ديوانها ص ٤٣، استعارة الملاءة للفخر يلبسها أبوها مرة ثم أخوها مرة أخرى، يتعاوران يتبادلان الاعارة.

 <sup>(</sup>٥) وهو عميرة بن جعيل بن عمرو بن تغلب، البردان: مواضع كثيرة، الجأب: الحمار الغليظ من حمر الوحش.

قَفَارٌ مَروراتٌ يَحَارُ بِهِا القَطِاءِ ويَضْحَى بِهَا الجَابُانُ يَعْتَرِكَانِ يُعْتَرِكَانِ يُعْتَرِكَانِ يَثْتِران مِنْ نَسْجِ العَجَاجِ عَلَيْهِمَا صَالِحَ قَمِيهِ أَسْمَالاً وَيَرْتَدِيَانِ وَأَمَا قُول النابِغة: «فَإِنْك شَمْس والملوك كواكب» فقد تقدمه شاعر من شعراء كندة يمدح فيه عمرو بن هند وهو أحقُّ به من النابغة إذ كان أبا عُذْره، فقال:

تكَادُ تَميد لُ الْأَرْضُ بِالنَّاسِ أَنْ رَأَوْا لَعْمْرو بِنَ هِنْدٍ غِضْبَةً وهْ وَ عَاتِب بُ هُوَ الشَّمْسُ رَاقَتْ يَومَ سَعْدٍ فَأَفْضَلَتْ عَلَى كَلِّ ضَدَوْءٍ والْمُلُوكُ كَواكِب بُ

قال فكأني ألقمت جعفراً حجراً، واهتز الرشيد من فوق سريره أَشَراً (١)، وكاد يطير منه عجباً وطرباً، وقال: يا أصمعي اسمع الآن ما وقع عليه اختياري، قلت: ليقل أمير المؤمنين أحسن الله توفيقه: فقال: قد عينت على ثلاثة أشعار اقسم بالله أنني أملك قصب السبق بأحدهما، فقال يحيى: خفَّض على همتك يا أمير المؤمنين، فيأبى الله إلا أن يكون الفضل لك ثم قال الرشيد: أتعرف تشبيها أفخم وأعظم في أحقر مشبه وأصغره وأقذره في أحسن معرض من قول عنترة الذي لم يسبقه إليه سابق، ولا طمع في مجاراته طامع، حين شبه ذباب الروض العازب في قوله (٢):

وَخَلا الذُّبَابُ بِهَا فَلَيْسَ بِبَــارحِ غَـرداً كَفِعْلِ الشَّارِبِ الْمَتَـرنَّـمِ هَـرداً كَفِعْلِ الشَّارِبِ الْمُتَـرنَّـمِ هَـرَجاً يَحُلُى الزَّنَادِ الأَجْــذَم

ُ ثم قال: هذا من التشبيهات العُقم: قلت: هو كذاك يا أمير المؤمنين، وبمجدك اليت ما سمعت أحداً وصف شعراً أحسن من هذه الصفة؟ فقال: مهلاً لا تعجل، أتعرف أحسن من قول الحطيئة يصف لُغام ناقته؟ وتعلم أن أحداً قبله أو بعده شبه تشبيهه فيه حيث يقول (٣):

تُرَى بَيْنَ لَحْيَيْهَا إِذَا مَـا تَزَغَّمَاتُ لُغَاماً كَبَيْتِ تِ الْعَنْكَبُوتِ الْمَالِدَةِ وَ الْمَالِك قَلْمَ اللهِ مَا عَلَمت أَن أَحداً تقدمه أَو أَشَار إلى هذا التشبيه قبله والله ما علمت أن أحداً تقدمه أو أشار إلى هذا التشبيه قبله

<sup>(</sup>١) أشر أشراً: أي فرح ونشط.

<sup>(</sup>٢) شرح المعلقات ص ١٥٩، البراح: الزوال، التغريد: التصويت، الترنم: ترديد الصوت، هزجاً: مصوتاً، المكب المقبل على الشيء، الأجذم: الناقص اليد. يقول إن الذباب خلا في هذه الروضة، لم يزاولها يصبوت تصويت شارب الخمر حين رجع صوته بالغناء، ثم يشبه – في البيت الثاني – حك الذباب إحدى يديه بالأخرى بقدح رجل ناقص اليد النار من الزندين.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ص ١٥٥، لحييها: فكِّيها، تزغمت: يقال تزغم الجمل إذا رددٌ رغاءه أي صوته في لهازمه أي العظام التي تحت حنكه، واللغام: زيدةُ أفواه الإبل.

فقال: أتعرف أبدع وأوقع من تشبيه الشماخ لنعامة سقط ريشها وبقي أثره، حيث يقول (١): كَأَنَّمَا مُنْثَثَى أَقْمَاعِ مَا مَرَطَ و مَن تشبيه من العفاء بلوسيْتَيْهَا الثّاليُ لللهُ فقلت: لا والله، فالتفت إلى يحيى بن خالد فقال: أوجَب؟ قال: وجب، قال: فأزيدك؟ قال: وأي خير لم يزدني منه أمير المؤمنين؟ قال قول النابغة الجعدي (٢):

رَمَى ضَرْعَ نَابٍ فَاسْتَقَلَلُ بِطَعْنَةٍ كَحَاشيَةِ البُرْدِ اليمَانِيِّ المُسَهَّلِمِ مَن ضَرْعَ نَابٍ فَاسْتَقَلَلُ الْمُنِينَ. ثَمَا النَّفَةُ إلى الفضل فقال: أَوْجَب؟ قال: وجب، قَال: أزيدك. قَال: ذاك إلى أمير المؤمنين. قال: قول الاعرابي:

بِهَا ضَرْبُ أَذْنَـابِ العَظَـاءِ كَأَنَّـهُ مَلاعِبُ ولْدَانِ تَخِطُّ وتَمْصَـعُ (٣) ثم ضَرَبُ أَذْنَـابِ العَظَـاءِ كَأَنَّـه مُ مَلاعِبُ ولْدك؟ قال: لأمير المؤمنين علو ثم التفت إلى جعفر قال: أَوَجب؟، قال: وجبَ. قال: أزيدك؟ قال: لأمير المؤمنين علو الرأي. قال: قول عدي ابن الرِّقاع (٤):

تُزْجِي أغَـنَّ كَـأَنَّ إِبْـرَةَ رَوْق ـه قَلَمٌ أَصَـابَ مِنَ الـدُوَاة مـدَادَهَـا فقلت: يا أمير المؤمنين هذا بيت حسد عديًّا عليه جريرٌ؟ قالَ: وكيف ذاك؟ قلت: زعم أبو عمرو أن جريراً قال لما ابتدأ عديٍّ:

عَرَفَ الدِّيَارَ تَوَهُّمُا فَاعْتَادَهَا مَعْ الْمَعْدِ مَا شَمِلَ البِلَى أَبْلاَدَها (٥) قَرَفُ الدِّيَارَ تَوَهُمُّمَا فَاعْتَادَهُ مِعباً سيبدع به، فما زالَ يتخلصَ من حسن إلى حسن حتى قال:
\* تُرْجِى أَغَنَّ كَأَنَّ ابرة رَوْقه \*

قال: فرحمته وظننت أن مادته ستقصر به فلما قال:

قَلَمُ أَصنَابَ منَ الدَّوَاة مدَادَهَا حالت الرحمة حسداً. قال: لله درك يا أصمعي ثم أطرق ورفع طرفَهُ إلي وقاًل أتراكَ تَغينني عقلي بانحطاطك في هواي؟ فقلت: كلا والله يا أمير المؤمنين: وإنك لتجلُّ عن الحَرْش (٢) قال: انظر حسنناً، قلت: قد نظرت قال: فالسبق لمن؟ قلت:

<sup>(</sup>١) ديوانه ص ٨٠، الاقماع: جمع قمعه وهي بثرة تخرج في أصول الأشعار واصله الذي على رأس الثمرة، مرطت: نتفت، العفاء: الريش الذي يكون على الصغار، بلينتيها: مثنى لينت: وهو صفحة العنق الثاليل: جمع ثؤلول: وهو الحبة تظهر في الجلد كالحمصة فما دونها.

<sup>(</sup>٢) الأغاني ١٢٦/٤، الناب: الناقة المسنّة، البرد المسهم: المخطط بصور على شكل السهام.

<sup>(</sup>٢) العَظاء َ جمع عظاءة وهي دابة صغيرة تعرف في بعض المناطق بالسحلية، تمصع: مصعت الدابةُ بذنبها: أي حركته من غير عَدْو.

<sup>(</sup>٤) ديوان المعاني ١٣٢/٢، تزجي: تدفع، اغن: صغير ضعيف الصوت، ابرة روقه: حدة قرنه، والدواة العلبة التي يوضع فيها الحبر والمداد: الحبر،

<sup>(</sup>٥) اعتادها: اتاها مرةً بعد أخرى، وقيل: أعاد النظر إليها مرةً بعد أخرى لدروسها وزوالها حتى عرفها، الأبلاد: الآثار.

<sup>(</sup>٦) الحرش: الخشن.

لأمير المؤمنين، قال: قد أسهمتُ لك فيه العُشرَ، والعشرُ كثير، ثم رمى بطرفه إلى يحيى وقال: «المالّ» – تهدداً ووعيداً – «الساعةَ وأولى لك» قال: فما كان إلا كـ(لا) و (ما)  $^{(1)}$ حتى نُضدَت البدّرُ  $^{(1)}$  بين يديه إلى أن كادت تحول بيني وبينه ورأيت ضوء الصبح قد غلب على ضوء الشمّع، فأشار إلى خادم على رأسه أنْ مَكَنْه وقال: «هي ثلاثة ألف ألف درهم، فدونك فاحتمل ثلاثين بدرة وانصرف إلى منزلك»، ونهض عن مجلسه وأمر الخدم بمعاونتي على تعجيل حمله فاحتمل كل خادم بدرة ولا يكاد يستقل بها، فكانت أسعد ليلة ابتسم فيها الصباح عن ناجذ الغنى»  $^{(7)}$ .

هذا ما يستره اللّه في باب التشبيه ولنحدثك الآن عن اسلوب آخر هو اسلوب المجاز، ومن اللّه العون وعليه التكلان.

<sup>(</sup>١) أي كالمدة التي يستغرقها التلفظ بحرف (لا) أو حرف (ما) وهو استعمالُ معروف.

<sup>(</sup>٢) للبِدَر: جمع بِدَّره: وهي صرةُ فيها عشرة آلاف درهم.

<sup>(</sup>٣) الجُمان في تشبيهات القرآن/ ابن ناقيا البغدادي ص ٢٢٣ - ٢٣٩.

# البساب الثساني الجساز

### تهيد:

نتحدث فيه عن المجاز: تعريفه، الفرق بينه وبين الحقيقة، انواعه، المجاز بين مثبتيه ونفاته.

#### أولاً ،تعريضه ،

مما ينبغي أن نبادرك به القول هنا، أن الحديث في هذا الباب عن المجاز، وانواعه، واقسامه. والقوم يذكرون مع المجاز الحقيقة، بل إن بعض الكاتبين يجعلها في عنوان الباب وصلبه، فيقول: الحقيقة والمجاز، وذكر الحقيقة؛ لا لأنها من مباحث هذا الباب، بل لأنها مقابلة للمجاز، فلكى نعرف المجاز ونتصور لا بد أن نعرف الحقيقة، إذ بضدها تتمايز الأشياء.

#### معناهما اللغوى:

وقبل أن نحدثك عن الحقيقة والمجاز بمعناهما الاصطلاحي يجدر أن نحدثك عن المعنى اللغوي لكل من هذين اللفظين فإن معرفة المعنى اللغوي تعين وتقرب من فهم المعنى الاصطلاحي.

أما الحقيقة، فأنت تجد مادة لهذين الحرفين، - الحاء والقاف - أعني كلمة حق، والحق هو الشيء الثابت. قال تعالى: ( و كَذَلَكُ حَقَّتُ كُلَمَةُ رَبِّكُ) [غافر ٦] وقال: (لْقَدُ حَقَّ الْقُولُ عَلَى الْكُثُوهِمِ) [يس ٧] أي: ثبت، فالحقيقة إذن: هي الشيء الثابت إذا جعلناها اسم فاعل، أو الشيء المُثَبَت إذا جعلناها اسم مفعول، وكلاهما صحيح: لأن صيغة فعيل في اللغة تصلح أن تكون اسم فاعل أو اسم مفعول كما فُصلً في موضعه، والتاء فيها ليست تاء التأنيث كالتاء في (جميلة)، و(نظيفة) و(كريمة)، إنما التاء في كلمة (حقيقة) جاءت للنقل من الوصفية إلى الإسمية كالتاء في (نطيحة)؛ وبيان هذا انك إذا قلت (نظيفة) و (جميلة) فأنت تعني وصفاً لمؤنث (كغرفة نظيفة) و (زهرة جميلة). أما إذا قلت (حقيقة) فلا تعني بهذه الكلمة وصفاً لمؤنث، ألا تراك تقول: «هذا اللفظ حقيق».

فنحن نقلناها إذن من كونها وصفاً إلى كونها اسماً غير وصف، التاءتاء النقل كما في (ذبيحة) و (نطيحة) فإنهما يطلقان على المذكر والمؤنث، وإن اردت مزيداً وكنت ممن يتوقون إلى معرفة هذه القضايا اللغوية فنرشدك إلى علم الصرف فستجد فيه ضالتك المنشودة إن شاء الله.

أما المجاز فهو مصدر ميمي من جاز الشيء جوازاً إذا تعدّاه، ويمكن أن يكون بمعنى اسم المكان من قولهم «جاز الطريق مجازاً» أي سلكه. الحقيقة في اللغة إذن الشيء الثابت، والمجاز في اللغة (تعدّي الشيء)، ولعلك تشتّم رائحة التضاد بين هاتين الكلمتين، لأن الذي يجوز المكان يتعداه ولا يثبت فيه.

#### معناهما الاصطلاحي:

ومن المعنى اللغوي جاء المعنى الاصطلاحي لكل منهما، فالحقيقة: هي اللفظ المستعمل فيما وضع له، والمجاز: هو اللفظ المستعمل في غير ما وضع له لعلاقة مع قرينه تمنع ايراد المعنى الحقيقى: ولا بدّ أن نقف مع هذا التعريف لنشرحه ونوضحه:-

من نافلة القول أن اللغة ضرورة ملحة تدعو إليها الحاجة ليتفاهم الناس فيما بينهم، فالكلمات والالفاظ قوالب للمعاني التي يعبر عنها الناس، فهم يعبرون عما في نفوسهم بالكلمات، فالمعنى مُعبر عنه، واللفظ معبر به، ومن هنا كان لا بد لكل معنى من لفظ يدل عليه حتى لا يختلط الأمر، ومن اجل أن يكون لكل لفظ مدلوله الذي يدل عليه.

ولقد كانت هذه الألفاظ باديء بدء تساير حاجات الناس؛ معنى ذلك أنهم يحتاجون الألفاظ للأمور التي تدور بينهم، وتلُح عليهم، ولا ريب أن أي قوم من الأقوام يتصفون بالبدائية في أول نشاتهم، ثم تبدأ مراحل التطور والنمو، وإذا كان هذا شأن الأقوام والأمم فهو شأن اللغات التي يتحدث بها الأقوام كذلك. وبرهان هذا أنك لو اخذت كثيراً من كلمات اللغة العربية التي تدل اليوم على اشياء معنوية لوجدت أنها وضعت أول ما وضعت لأشياء محسوسة، ولكن مع تطور القوم اصبح لهذه الألفاظ مدلولات غير تلك التي وضعت لها أولاً.

كلمة (كتاب) مثلاً: التي تعني اليوم وسيلة المعرفة والثقافة والعلم، حينما ننظر في المعنى الذي وضعت له أولاً نجد أنها وضعت لما كانت تدعو إليه حاجة القوم في نشأتهم الأولى، فكلمة (كَتْبُ) معناها ضم الخيوط بعضها إلى بعض النسج والخياطة، وهذا الذي يحتاج إليه القوم في نشأتهم الأولى ثم وضعت بعد ذلك (الكتيبة من الجيش)، ثم وضعت بعد ذلك (الضم الحروف بعضها إلى بعض)

وهكذا اكثر الكلمات العربية كما قلت لك من قبل، وهذه الكلمة على الرغم من تطور مدلولاتها، إلا أن العرب هم الذين وضعوها لكل معنى من هذه المعانى المختلفة.

فمعنى الوضع – إذن – أن يصطلح القوم على أن يضعوا لكل معنى كلمة تدلُّ عليه، وهذا الوضع هو الذي يسمّى حقيقة؛ فأنت تدرك الآن ما قلناه في تعريفها، بأنها اللفظ الذي

<sup>(</sup>١) راجع هذا الموضوع مفصلاً في الجزء الأول من هذا الكتاب عند الحديث عن الفصاحة والبلاغة ص ٥.

استعمل فيما وضع له، فاستعمال الكتاب في جمع الحروف بعضها إلى بعض حقيقة لغوية لأن العرب هم الذين وضعوا هذه الكلمة لتدل على هذا المعنى، واستعمال الأسد للحيوان المفترس حقيقة لغوية لأن العرب هم الذين وضعوا هذه الكلمة لهذا النوع الخاص من الحيوانات ودلالة كلمة البحر على القسم المائي من الأرض حقيقة لغوية، كذلك دلالة الشمس على هذا الجرم المضيء، ودلالة السحاب على هذا النوع من الغمام، ودلالة القمر على ذلك الكوكب المنير كل أولئك حقائق لغوية لأن العرب هم الذين وضعوا هذه الكلمات لتدل على هذه الأشياء كلها.

استعمال اللفظ فيما وضع له حقيقةً – إذن – ولكننا حينما ننعم النظر نجد أنّ هذه الكمات: وهي كلمة (شمس)، و(بحر)، و(أسد)، و(قمر)، تستعمل في غير هذه المعاني التي وضعت لها، فقد تستعمل كلمة الشمس للحسناء، وتستعمل كلمة أسد في الرجل الشجاع، وتستعمل كلمة السحاب والبحر في الرجل الكريم، كذلك كلمة قمر لذي الطلعة البهيّة، هذه الكلمات – إذن – نجد أنها استعملت في معنيين مختلفين: فتارة استعملت في معناها الذي وضعت له، وتارة استعملت في معانى أخرى، هناك –إذن– كلمة واحدة ومعنيان:

### المعنى الأول: الذي وضعت له الكلمة أساساً.

#### المعنى الثاني: الذي استعملت فيه.

ولكن ترى كيف تتم عملية النقل؟ أيمكننا أن ننقل كل كلمة من المعنى الذي وضعت له لنستعملها في أي معنى آخر؟ أظنك تأبى ذلك بفكرتك وفطرتك لأن هذا ستكون نتيجته الخلل، والاضطراب، وستعم الفوضى، فتنقل كلمة الكذب لمعنى الصدق، وكلمة الخير لمعنى الشر، وكلمة الذين لم تكن الكلمة فيه وكلمة المدح لمعنى الذم، وسيعود الناس إلى مجتمع السفسطائية الذين لم تكن الكلمة فيه عندهم تعني مدلولاً معيناً، ومن هنا كان لا بد من صلة وقرب بين المعنيين: اعني المعنى الذي وضعت له الكلمة أولاً والمعنى الذي ستستعمل فيه ثانياً.

خذ كلمة (الشمس) مثلاً، المعنى الذي وضعت له أولاً هذا الجرم المضيء، والمعنى الذي استعملت فيه ثانياً هو الوجه المتلأليء، وخذ كلمة (سحاب)، المعنى الذي وضعت له أولاً هو هذا الغمام الممطر، المعنى الذي استعملت فيه ثانياً هو الرجل الجواد، وكلمة (أسد) المعنى الذي وضعت له أولاً هذا الحيوان المفترس المعروف بشجاعته، والمعنى الذي استعملت فيه ثانياً هو الرجل الشجاع، ألا ترى إلى هذه الصلة بين المعنيين؟ اعني (الجرم المضيء والوجه المتلأليء)، و(الغمامة الحاملة للماء والرجل الجواد)، و(الحيوان المفترس والرجل الشجاع)، تدرك بعد هذا أننا لن نستطيع أن ننقل أي كلمة من معناها الأساسي إلى أي معنى نشاء فلا بد من صلة وثيقة بين المعنيين، وهذا ما يعبرون عنه بالعلاقة، وهو ما ذكرناه في تعريف المجاز، بانه الكلمة التي استعملت في غير ما وضعت له لعلاقة.

بقي عنصر هام ضروري في تعريف المجاز، هذا العنصر لا بد منه حتى لا يختلط الأمر على المتكلم والسامع على السواء. إذا قلت «رأيت بحراً» فإن المتبادر من هذه العبارة أنه البحر

الحقيقي، ولا استطيع أن ادّعي انني اعني به الرجل الجواد ولكنني إذا قلت «رأيت بحراً يسير في القافلة» فإن هذه العبارة «يسير في القافلة» تمنع من ارادة البحر الحقيقي، وكذلك إذا قلت «رأيت شمساً بيدها كتاب» و«رأيت أسداً يكرّ بسيفه» فإن قولنا «بيدها كتاب» «ويكر بسيفه» يمنع ارادة المعنى الحقيقى للشمس والأسد، وهذا الذي يعبر عنه بالقرينة.

ارجو أن تكون بعد هذا قد استوعبت تعريف المجاز استيعاباً تاماً من أنه اللفظ الذي استعمل في غير ما وضع له لعلاقة مع قرينة مانعة من ارادة المعنى الحقيقي. ومما تقدم لك تدرك أن المجاز لا بد فيه من خمسة أمور:

#### ١- الكلمة:

- ٢ . ٣ معنيان: المعنى الحقيقي الذي وضعت له الكلمة والمعنى المجازي الذي استعملت فيه الكلمة ثانياً.
- ٤- العلاقة: وهي الصلة بين المعنيين ولولاها ما استطعنا أن ننقل الكلمة من معناها الأول الذي وضعت له إلى معناها الثاني الذي استعملت فيه.
  - ٥- القرينة التي تبين لنا أن المعنى الحقيقى غير مراد وأن المعنى المجازي هو المقصود.

#### أمر لا بد منه:-

القضية التي ينبغي أن توجه لها عنايتك بعد هذا كله هي كيف تستطيع أن تفرق بين المعنى الذي وضعت له الكلمة وبين المعنى الذي استعملت فيه؟؟ لئن استطعت أن تعرف هذا في بعض الكلمات التي يكثر دورانها على الألسنة فكيف يمكنك أن تعرف هذا في الكلمات الكثيرة؟، والعربية – كما تعلم – غنية بثروتها والفاظها لذا فإنني أنصح لك إذا أردت أن تتذوق الكلام البليغ وتبدع في قولك أن تعد نفسك اعداداً لغوياً، فتستطيع عند ذلك أن تغرق بين الحقيقة والمجاز، فإذا تلوت قول الله سبحانه: (إهدنا الصِّراط المُستَقيم) [الفاتحة ٦] وقوله: (وَتَرَكنا بَعْضَهُم يُومَنذ يَمُوج في بَعض) [الكهف ٩٩]، وقوله: (وآية لَهُم اللَّيل نَسلَخ منه النَّهَارَ فَإذا هم مُظلَمُون) [يس ٣٧]، فكيف تدرك أن في كل آية كريمة مجازاً لطيفاً واستعارة بديعة؟؟ إن ذلك يتطلب منك ويحتم عليك معرفة المعاني التي وضعت لها هذه الكلمات، فإذا عرفت أن كلمة (الصراط) مثلاً وضعها العرب الطريق، واستعملها القرآن لتدل على الدين، وكلمة (الصدع) وضعها العرب لشق الأشياء الصلبة واستعملها القرآن في التبليغ والجهر، وكلمة (الطغيان) وضعها العرب لتجاوز الإنسان الحد فيما ينبغي له واستعملها القرآن في التبليغ والجهر، وكلمة (الطغيان) وضعها العرب لشق الإنسان الحد فيما ينبغي له واستعملها القرآن في التبليغ والجهر، وكلمة (الطغيان) وضعها العرب لشق الأنسان الحد فيما ينبغي له واستعملها القرآن في التبليغ

في ارتفاع الماء، وكلمة (الموج) وضعها لحركة الماء واستعملها القرآن في حركة يأجوج ومأجوج، وكلمة (السلخ) وضعها العرب في كشط الجلد واستعملها القرآن في شأن الليل والنهار. إذا عرفت هذا تذوقت وادركت مواقع المجاز في الكلام.

### ثانياً: المجازبين المثبتين والنافين:

كانت قضية المجاز قديماً وحديثاً مثار نزاع مع أن المثبتين له أكثر من النافين، ولا يعنينا الآن أن نفصل القول في هذه القضية ونكتفي بأن نذكر لك طرفاً منها:

لم ينازع أحد من علماء البيان في اثبات المجاز، ولكن ذهب بعض اللغويين إلى أنه لا ينبغي التغالي في هذا المجاز، ولقد ردّ على هؤلاء ابن قتيبة، أما الذين انكروا المجاز فهم بعض الفقهاء والمتكلمين وتتلخص الأدلة التي استندوا إليها فيما يلى:

١- إن المجاز نوع من الكذب.

٢- إنه يدل على عجز المتكلم فهو إنما لجأ إلى المجاز لعدم استطاعته أن يعبر بالحقيقة عن
 مراده وهذا مستحيل أن يكون في كتاب الله لأن الكذب والعجز محالان.

ولكننا لا نسلم لهم هذا القول، فأولاً: إن هناك فرقاً بين المجاز والكذب من جهتين الثنتين.

فالمجاز مبني على التأويل - كما عرفت - والكذب ليس كذلك، هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإن المجاز له قرينة تمنع من ارداة المعنى الحقيقي والكذب ليس كذلك.

وثانياً: لا نسلم أن المجاز دليل على العجز، وإنما يؤتى به لمقتضيات بلاغية كما يؤتى به في التقديم والتأخير، والحذف والذكر، والفصل والوصل.

٣- أما الدليل الثالث الذي استندوا إليه في إنكار المجاز ولعله أقوى أدلتهم فهو: من أين عرفتم أن هذه الكلمة وضعت أول ما وضعت لهذا المعنى ثم استعملت بعد ذلك في معنى أخر؟ فلم لا تكون كلمة أسد، مثلاً قد وضعت للرجل الشجاع قبل أن توضع للحيوان المفترس؟. أو أنها وضعت للمعنيين في وقت واحد. وأنت تعلم أن تلك قضية بحاجة إلى دراسة واستقصاء ولكننا مع ذلك يمكن أن نردها بما يلى:

أولاً: إن هناك كلمات يمكننا أن نحدد الزمن الذي استعملت فيه استعمالاً مجازياً، فهناك أقوال مأثورة للرسول صلى الله عليه وسلم أجمعوا على أنه لم ينطق بها أحد قبله عليه وآله الصلاة والسلام، كما أن هناك كلمات استعملت استعمالاً مجازياً وكان الذين استعملوها أول مرة من شعراء الجاهلية وهذا يدلنا على أن بعض الألفاظ كان استعمالها المجازي متأخراً عن استعمالها الحقيقي وما يصدق على بعضه، يصدق على بعضه الآخر.

ثانياً: يمكن أن نرد هذا القول كذلك بأن هناك فرقاً كبيراً بين استعمال الكلمة فيما وضعت له وبين استعمالها في غير ما وضعت له فأنت إذا استعملت كلمة (الشمس) وكلمة (البحر) وكلمة (الأسد) وكلمة (السيف)، فيما وضعت له كل من هذه الكلمات فإنها لا تزيدنا شيئاً جديداً، ولا تحتاج إلى قرينة، ولكنك حينما تستعملها في غير ما وضعت له فإنها تضفي عليها شيئاً جديداً مع احتياجها للقرينة، إن استعمال كلمة (الشمس) في الجرم المعلوم ليس فيها أي جديد، ولكن استعمالها في (المرأة) تدل على حسنها ووضاعتها، وعلى كل حال فنحن نعذر أولئك الذين انكروا المجاز، فإنما كان قصدهم أن يردوا كثيراً من التأويلات المنحرفة عن كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وتلك غاية نبيلة وقصد مأجور إن شاء الله (١).

### ثالثاً: تعدد الوضع:

وما دمنا قد تحدثنا عن الوضع، فحريٌ بنا قبل أن نغادر هذا الموضوع أن نلم ببعض القضايا لصلتها بما نحن بصدده، عرفت أن الوضع المعتبر في المجاز هو الوضع اللغوي، فالكلمات التي استعملت فيما وضعت له سميناها (حقيقة)، والتي استعملت في غير ما وضعت له سميناها (مجازاً)، وكان حديثنا عن الوضع اللغوي، ولذا سمي هذا النوع من المجاز لغوياً، ولكن هناك جهات أخرى غير اللغة يمكن أن تتدخل في قضية الوضع، على معنى أن اللغة وحدها ليست هي التي تملك شأن الوضع وتتخصص فيه، صحيح هي الأساس في ذلك ولكن هناك جهات أخرى يمكن أن يكون لها الحقُ في الوضع كذلك:

أُولاً: وأول هذه الجهات الشرع، فهناك اشياء وضع الشرع لها اسماءً خاصةً بها، خذ كلمة (الصلاة) مثلاً وضعتها اللغة للدعاء، وفي اصطلاح الشرع: اقوال وافعال مفتتحة بالتكبير مختتمة بالتسليم، وهكذا كثيرٌ من الكلمات التي وضعها الشرع لمعان خاصة بها.

ثانياً: العرف الخاص: بعد تعدد العلوم والمعارف أصبح لكل علم مصطلحاته الخاصة به، ففي علوم الحديث مثلاً نجد هذه الكلمات: الصحيح، الضعيف، الحسن، التدليس، وفي علوم البلاغة نجد هذه المصطلحات: الفصل والوصل، القصر، الاستعارة، وفي علم النحو نجد: الاعراب، البناء، الاشتغال، التمييز، وفي علم الصرف نجد: الإعلال، الإبدال، التصغير، النسب. وفي علم النفس نجد: الدافع، الشعور، الربط، الانتباه، وهكذا كل نوع من أنواع المعارف نجد له مصطلحاته الخاصة.

ثَالثاً: العرف العام: ونعني ما لم يكن لفئة خاصة، فالدابة مثلاً وضعها العرف العام لذات القوائم الأربع، والسؤال الذي يطرح نفسه: إذا تعارضت هذه الجهات مع اللغة وهي

<sup>(</sup>١) راجع في هذا الموضوع: عبد العظيم المطعني، المجاز في اللغة وفي القرآن الكريم بين مجوزيه ومانعيه.

متعارضة يقيناً – فهل نعد هذه المصطلحات جميعاً من أبواب المجاز؟ هل نعد استعمال الشرع للصلاة في الأقوال والأفعال مجازاً؟ وهل نعد تعريف الصحيح عند علماء الحديث مجازاً لأن تعريفهم يختلف عن تعريف اللغة؟ وهل نعد تعريف الفصل عند علماء البلاغة مجازاً لأن تعريفه يختلف عن تعريف اللغة؟ وهل نعد تعريف العرف العام للدابة بأنها ذات القوائم الأربع مجازاً لأن تعريفهم يختلف عن تعريف اللغة فإن اللغة وضعت الدابة لكل ما يدب على الأرض؟ وإذا كان الأمر كذلك فإن هذا من شأنه أن يعسر على كثير من الناس وللإجابة عن هذا السؤال نقول:

إن كل جهة وضعت لمصطلحاتها الخاصة كلمات تدل عليها، فإن هذه الكلمات الموضوعة تصبح حقائق لا ينازع فيها أحد، فالصلاة التي وضعت للأقوال والأفعال هي حقيقة شرعية، وكذلك الصيام الذي وضع للإمساك المخصوص حقيقة شرعية، كذلك المصطلحات في أنواع العلوم والمعارف، فتعريف الفصل في علوم البلاغة أنه (ترك العطف بين الجملتين) حقيقة اصطلاحية لا نزاع فيها، كذلك تعريف الدابة بأنها التي لها أربع قوائم حقيقة عرفية. خلاصة القول أن بعض المجازات اللغوية قد تصبح حقائق شرعية أو عرفية كاستعمال كلمة (الصلاة) في الأقوال والأفعال، والعرب لم تضعها لهذا بل وضعتها للدعاء، لكن استعمال الشرع لها جعلها حقيقة شرعية، مع أنها في أصلها مجازً لغوي، وحتى لا نكثر المجاز في الكلام لا نقول إن الصلاة التي بينتها الشريعة مجازً لغوي؛ بل نقول إنها حقيقة شرعية، كذلك الفاعل في تعريف النحويين والحال والتمييز، والفصل والوصل عند البلاغيين، والقياس عند الأصوليين، وكذا الغريزة والدافع عند علماء النفس، والمربع والمثلث عند علماء الرياضيات، كل أولئك وغيرها لا نطلق عليها أنها مجاز لغوي بل صارت حقائق خاصة؛ فهي حقائق شرعية عند الشرعيين وحقائق عرفية في مصطلحات العلوم المتعددة.

بقي أمرٌ لا بُدَّ أن ننبهك عليه، وقد تأتي له زيادة أيضاح فيما بعد – إن شاء الله تعالى – فتنبه له، لأنني وضعت هذا الكتاب – كما قلت في مقدمته – نتيجة معاناتي طالباً ومدرساً، فقد ظن بعض الناس أن أمر المجاز والحقيقة يرجع إلى كثرة الاستعمال وقلته، فإذا كثر استعمال كلمة في معنى من المعاني في عصر ما، كان هذا الاستعمال حقيقة، وإذا قل هذا الاستعمال في عصر آخر، صار هذا الاستعمال مجازياً، وهذا لم يقله أحد من العلماء، ورحم الله الشيخ عبد القاهر، حيث نبه على أن المجاز أو الكناية لا يزيد القضية من حيث الكم، فقولك: «رأيت أسداً أو بحراً»، ليس معنى هذا أن هذه العبارة تدل على كثرة الشجاعة والجود أكثر من قولك: «فلان شجاع جواد» إنما تزيد الاسلوب حسناً كما ستعرفه، وأزيدك على ما قاله الشيخ – رحمه الله – أن كثرة الاستعمال وقلته لا تحول الحقيقة إلى مجاز، فالصلاة التي كانت تستعمل كثيراً في الدعاء ولكنها الآن قل استعمالها في هذا المعنى، لم تتحول من الحقيقة إلى المجاز، فالصلاة وضعتها اللغة للدعاء، وستبقى كذلك حقيقة لغوية كثر استعمالها

أم قل. قلة الاستعمال إذن لا تحول استعمال الصلاة في الدعاء إلى مجاز، نبهتك على هذا لأننى عرفت أن بعض المدرسين قد ذكر هذا لطلابه.

### رابعاً: أنواع المجاز:

آخر ما نحدتك عنه في هذا التمهيد أنواع المجاز، عرفت أن المجاز الذي حدثناك عنه هو المجاز اللغوي، ذلك لأن الفيصل فيه اللغة، وهناك مجاز آخر لا يرجع في مفهومه إلى اللغة. خذ مثلاً قول الله سبحانه: (إن فرعون علا في الأرض وجعل أهلها شبعاً يستضعف طائفة منهم يلابر يُربع أبناء هم ويستحيي نساء هم إنه كان من المفسدين) [القصص ٤] قف مع قوله سبحانه: (يُذبع أبناء هم ويستحيي نساء هم وتأمل هذه الجملة الكريمة جيداً فإنك تجد أن الكلمات استعملت فيما وضعتها لها اللغة؛ فكلمتا التذبيح والاستحياء استعملتا استعمالاً حقيقياً، ولكنك إذا أنعمت النظر فإنك تجد أن اسناد التذبيح والاستحياء لفرعون ليس اسناداً حقيقاً، لأن فرعون ليس هو الذي ذبح الأبناء واستحيا النساء، إنما الذين فعلوا ذلك جنده، كل ما في الأمر أنه كان السبب والآمر بذلك العمل.

وكذلك قوله سبحانه: (وقال فرعون يا هامان أبن لي صرحاً) [غافر ٣٦] إن كلمة البناء هنا مستعملة استعمالاً حقيقياً ولكن هامان ليس هو الذي سيبني الصرح وإنما سيأمر العملة بذلك. وتجد الغيث ينزل من السماء فتقول «سال الوادي» فكلمة السيل هنا مستعملة استعمالاً حقيقياً فيما وضعت له؛ ولكن اسناد السيل إلى الوادي ليس حقيقاً، لأن الماء في الوادي هو الذي يسيل، وتقول: (فاض الكأس) والحقيقة أن الماء هو الذي فاض من الكأس.

هذه الكلمات كلها كما ترى ليس فيها مجاز لغوي، ولكن المجاز جاء في الاسناد، اسناد التذبيح إلى فرعون، والبناء إلى هامان، والسيل إلى الوادي والفيضان إلى الكأس، المجاز هنا إذن ليس لغوياً وإنما هو مجاز في الاسناد ويسمى مجازاً (عقلياً)؛ لأن العقل هو الذي حكم بمثل هذه القضايا وليست اللغة.

المجاز – إذن – نوعان: لغوي، وعقلي؛ فاللغوي ما كان مرجعه إلى اللغة لأن الكلمة استعملت في غير ما وضعت له؛ أي في غير ما وضعت له المجاز العقلي ويسمى مجازاً (حُكْمِيًاً) ذلك لأن التغيير فيه ليس لغوياً إنما هو اسناد الشيء لغير ما هو له.

بقيت قضية ذات شأن في المجاز اللغوي، ولقد عرفت من قبل أن المجاز لا بد فيه من خمسة أمور: كلمة ومعنيان وعلاقة وقرينة، ونود الآن أن نقف مع العلاقة لنفكر فيها جيداً.

ارجع إلى الأمثلة التي ذكرناها لك هناك، فلقد عرفت هناك أن الصلة بين المعنى الذي وضعت له (الشمس) والمعنى الذي استعملت فيه وهو (الحسناء) هي (الوضاءة)، وأن الصلة بين المعنى الذي وضعت له كلمة (أسد) وبين المعنى الذي استعملت فيه وهو (الرجل) هي (الشجاعة)، وأن الصلة بين المعنى الذي وضعت له كلمة (سحاب) والمعنى الذي استعملت فيه هو (العطاء والخير)، إذا نظرت إلى هذه العلاقات تجد أنها تصلح أن تكون وجه شبه كما مر معك في التشبيه، ولهذا سميت هذه العلاقة (المشابهة) فإننا نستطيع أن نشبه الرجل الشجاع بالأسد، والحسناء بالشمس، والجواد بالسحاب، ووجه الشبه: (الشجاعة)، (والوضاءة) و (العطاء).

ولكنَّ هناك مجازاً لغوياً ليست العلاقة فيه من هذا النوع أي لا تصلح أن تكون العلاقة فيه وجه شبه؛ خذ مثلاً قول الله سبحانه: (جَعَلُوا أَصَابِعَهُمُ في اَذانهم في الله الله الله الله الله القرآن اطلق الأصبع وأراد الأنملة، واللغة لم تضع الأصبع للأنملة كلمة الأصبع إذن استعملت في غير ما وضعت له.

وخذ مثلاً قول الله تعالى: (قُرِ اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً) [المزمل ٢] فإن المقصود بالقيام الصلاة، واللغة لم تضع القيام لتدل على الصلاة فاستعمال القيام في الصلاة استعمال للكلمة في غير ما وضعت له، ولكنك إذا بحثت عن العلاقة بين الأنامل والأصابع، وبين القيام والصلاة، فستجدها بديهة تختلف عما مرت معك من علاقات.

لا يستطيع أحد أن يدعي أن العلاقة بين الأنملة والاصبع المشابهة، ولا بين القيام والصلاة كذلك؛ إنما العلاقة أن إحدى الكلمتين جزء من الأخرى، ففي الآية الأولى الأنامل جزء من الأصبع فقد استعمل الكل وأريد الجزء وفي الآية الثانية؛ القيام جزء من الصلاة، فلقد استعمل الجزء وأريد الكل، ولذلك سموا هذه العلاقة (غير المشابهة).

نخلص من كل ما تقدم إلى أن المجاز اللغوي إما أن تكون علاقته (المشابهة) أي تصلح أن تكون وجه شبه بين المعنى الأصلي الذي وضعت له الكلمة وبين المعنى الثاني الذي استعملت فيه بحيث يمكن أن يكون تشبيهاً.

وقد تكون العلاقة غير المشابهة فلا يمكننا أن نكون تشبيهاً بين المعنيين، والأول يسمى استعارة، والثاني يسمى مجازاً مرسلاً، فالاستعارة – إذن – مجاز لغوي علاقته المشابهة، وهذا ما استقرت عليه كلمة البيانيين.

ومما تقدم تدرك أن المجاز ينقسم إلى قسمين:

١- المجاز العقلي.

٢- المجاز اللغوي وينقسم إلى:

أ – مجاز مرسل.

ب – استعارة.

وسنحدثك بعد هذا التمهيد إن شاء الله عن كل قسم على حده.

# الفصــلالأول الجازالعقلي

اعتاد كثير من الكاتبين أن يذكروا المجاز العقلي في علم المعاني، كما فعل الشيخ عبد القاهر في (دلائل الإعجاز) وصاحب التلخيص (القزويني)؛ لأنه قسم من الإسناد، والإسناد وما يتصل به من مباحث علم المعاني، وبعض الكاتبين يذكره في علم البيان؛ لأن المجاز من مباحث علم البيان، وهذا ما اخترته لك أيها القارئ الكريم.

عرفت أن المجاز العقلي لا يكون في الكلمة نفسها، فالكلمة لم تخرج فيه عن وضعها اللغوي، إنما يكون في الإسناد فهو (اسناد الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له)، ولا بد قبل أن نسترسل معك في الحديث عن المجاز العقلي أن نقف عند العبارة المتقدمة، ووقوفنا عندها في موضعين اثنين:

- الموضع الأول: عند قولنا «إسناد الفعل أو ما في معناه» ونقصد بـ(ما في معنى الفعل)؛ اسم الفاعل، اسم المفعول، وما يشبههما، ألا ترى أن هذه تعمل عمل الفعل؟ فترفع الفاعل وتنصب المفعول، فإذا قلت «أضاربُ زيد عمرواً؟»، «أحاضرُ أخوك؟» « أمفهومُ الدرس؟»، «حُبُّك الأعداء خيانة » فإن (ضارب) في المثال الأول رفعت الفاعل ونصبت المفعول، وكذلك (حاضر) في المثال الثاني، أما كلمة (مفهوم) في المثال الثالث، فهي اسم مفعول ورفعت بها كلمة الدرس، لأنها نائب فاعل، وفي المثال الرابع نصبت كلمة (الاعداء) لأنها مفعول به للمصدر (حُب).

- الموضع الثاني: قولنا (لغير ما هو له)، وتوضيحاً لهذه الجملة نقول: إذا قلت: «سال الماء في الوادي»، «فاض الماء من الكأس»، «فاطمة صائمة هذا اليوم»، «محمد قائم ليلته»، «نحمي أرضنا بإيماننا وشجاعتنا»، «نَبَتُ البقل في فصل الربيع».

قف أمام هذه الجمل واحدة واحدة، تجد أن الإسناد في كل منها إسناد حقيقي؛ فهو اسناد الفعل أو ما يشبهه لما هو له، ألا ترى أن اسناد (سال وفاض) إلى الماء اسناد حقيقي؟ واسناد الصوم والقيام إلى فاطمة ومحمد اسناد حقيقي، واسناد الفعل نحمي إلى ضمير المتكلم اسناد حقيقي كذلك؟ واسناد النبت إلى البقل في فصل الربيع كذلك. نستطيع أن نقول إذن إننا في هذه الجمل جميعاً اسندنا الفعل أو ما في معناه إلى ما هو له.

ولكن سعة اللغة وفن التعبير يكسبان الكلام زهواً وبهاءً حيثُ يمكننا أن نغير العبارات السابقة فنقول: «فاض الكأس»، «سال الوادي»، «نهارها صائم» «ليلُهُ قائم»، «يحمي بلادنا وعرضنا ضربُ السيوف»، «انبت الربيعُ البقل»، «أشابَتْنا الهمومُ»، في هذه العبارات جميعاً نجد اننا اسندنا الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له، فإن الكأس والوادي لم يسبيلا، ولكن

سال الماء الذي فيهما، ومن هنا كان المجاز والعلاقة التي جعلتنا نقدم على مثل هذا هو ما بين الماء وكل من النهر والكأس من صلة وقرب؛ إذ هما مكان هذا الماء، كذلك الجملتان «نهارها صائم»، و«ليله قائم»، الاسناد فيهما مجازي لأن النهار لم يصم، ولأن الليل لم يقم، ومن هنا كان المجاز.

والذي حسن هذا التجوز هو ما بين الصيام والقيام والنهار والليل من صلة، فكل منهما زمان للآخر، الليل زمان القيام والنهار زمان الصوم، كذلك اسناد الحماية للضرب اسناد غير حقيقي لأن الذي يحمي هم أصحاب السيوف أي الناس، والذي سوّغ هذا التجوز هو أن هذا الضرب سبب لهذه الحماية.

لعلك الآن ادركت أن المجاز العقلي وإن اختلف عن المجاز اللغوي - لأن ذاك في الكلمة وهذا في الاسناد - إلا أنه يشبهه من حيث حاجته إلى العلاقة والقرينة، فإذا قلت: «سال النهر» فالقرينة هنا معنوية، لأن النهر لا يمكن أن يسيل أما العلاقة فهي المكانية لأن النهر مكان الماء، وكذلك قولك: «فاض الكأس»، أما العلاقة في قولنا: «نهاره صائم»، و(ليله قائم» فهي الزمانية؛ لأن النهار والليل زمان الصيام والقيام، وأما العلاقة في قولنا «أشابتنا الهموم» فهي السببية؛ لأن الهموم سبب للشيب، وهناك علاقات أخر للمجاز العقلي: وهي المصدرية كقولك: «جَدَّ الجدُّ»، قال أبو فراس (۱):

سَيَذْكُرُني قَوْمِي إذا جَدَّ جِدُّهُ مِن اللَّيْلَةِ الظَلْمَاءِ يُفْتَقَدُ البَدرُ ومنه قول أبي سفيان: (لقد أمر أمرُ ابن أبي كَبْشَةَ).

ومن علاقاته المفعولية: وذلك حينما نأتي باسم الفاعل ونريد المفعول كقوله سبحانه: (فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلُق، خُلُقَ مِنْ مَاء دَافِقِ) [الطارق ٥]، أي مدفوق، و «بَيْتُ عَامِر» أي معمور و «سُمُّ نَاقِع» أي منقوع، ومنه قوله سبحانه: (أولَمَ نُمَكِنْ لَهُمْ حَرَماً آمِناً) [القصص ٧٥] أي مأموناً، ومنه قوله سبحانه: (لا عاصم اليوم من أمر الله) [هود ٤٣] أي معصوم، فأنت ترى هنا أنه قد ذكر اسم الفاعل ولكن المراد إسم المفعول، فالعلاقة المفعولية كما عرفت. ومن هذا قول الحطيئة (٢):

دَعِ الْمَكَارِمَ لاَ تَرْحَـلْ لِبُغْيَتِهَـا وَاقْعُدْ فَإِنَّكَ أَنْـتَ الطَّاعِـمُ الكَـاسِـي

<sup>(</sup>١) ديوان أبي فراس الحمداني ص ١٢١، قصيدة (أراك عصبي الدمع).

<sup>(</sup>٢) ديوان العطيئة ص ٢٨٤.

فقد عبر باسم الفاعل هنا ولكنه يريد أنت (المطعوم المكسو) بدليل قوله «دع المكارم لا ترحل لبغيتها»، إذ لا يعقل أن يجرده من المكارم ثم يصفه بأنه يطعم الناس ويكسوهم، والبيت قاله الحطيئة في الزبرقان بن بدر رضي الله عنه فرفع الزبرقان أمر الحطيئة لسيدنا عمر رضي الله عنه فعزره وأدبه، ومنه قولنا «نهاره صائم» و «ليله قائم» أي مصومٌ فيه ومقومٌ فيه، وقد تقدم لك أن علاقة هذا الزمانية، لكن قد تختلف العلاقات باختلاف المعنى كما تختلف الأعاريب باختلاف المعنى كما تختلف الأعاريب باختلاف المعنى، وسيئتي لهذا مزيد تفصيل إن شاء الله.

وقد تكون العلاقة الفاعلية وذلك إذا ذكر اسم المفعول واريد اسم الفاعل، ومنه قوله سبحانه: (إِنَّهُ كَانَ وَعَلَا مُأْتِبًا) [مريم ٦١] ف (مأتي) اسم مفعول، ولكن المراد اسم الفاعل أي إن وعده آت، قال تعالى: (إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لاَت وَمَا أَنْتُم بِمُعْجزِين) [الأنعام ١٣٤]، ومن هذا قولهم: «سيلٌ مُفْعَم» بصيغة اسم المفعول، والمراد اسم الفاعل، وذلك من قولهم: «أفْعَم السيلُ الواديَ» إذا ملأه، فالسيل مفعم وليس مُفعم، ولكي تتضح لك صورة هذا المجاز نذكر لك مزيداً من الأمثلة:

١- قال تعالى: (وَقَالَ فِرعَوْنُ يا هَامَانُ أَبْنِ لِي صَرْحاً لَعَلِّي أَبْلُغُ الرَّسْبَابِ) (غافر ٣٦].

٢- قال تعالى في شأن فرعون: (يُلْبَّحُ أَبْنَاءَهُمُ ويَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمُ [القصص ٤].

واسناد البناء إلى هامان، والتذبيح والاستحياء إلى فرعون، إسناد مجازي علاقته السببية، لأن هامان سبب في البناء وهو المشرف عليه، ولأن فرعون هو السبب في التذبيح والاستحياء، والباني في الحقيقة العَملةُ والمذبِّح والمستحيي هم الجنود.

 $^{(1)}$  قال المتنبي يصف ملك الروم بعد أن هزمه سيف الدولة  $^{(1)}$ :

وَيَمْشِي بِهِ العُكَّازُ في الدَّيْرِ تَائِبًا وَمَا كانَ يَرْضَى مَشْيَ أَشْقَرَ أَجْدَدَا

3 وقال الفرزدق $^{(7)}$ :

يَحْمِي إذا اخْتُرِطَ السُّيُـوفُ نِساعَنا فَسَرْبُ تَطِيرُ لَـهُ السَّواعِدُ أَرْعَـلُ

<sup>(</sup>١) ديوانه ٦/٢، يقول: وصار يمشي في دير الرهبان على العكاز تائباً من الحرب بعد أن كان لا يرضى مشي الخيل السراع - لأن الجواد الأشقر عند العرب أسرع الخيل - بعد أن يئس ونال منه الهم، والأجرد: القصير الشعر.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ص ٤٩٠، اختُرط السيوف: أي استُك، الأرعل: الذي يقطع اللحم فيدليه، المعنى: يشير إلى منعة قومه وقوتهم من خلال تصوير ضرباتهم العنيفة التي تقطع سواعد المعتدين، مما يعني حصانة نساء قومه المطلقة، فيا ليت لامتنا مثل هذه الحمية.

واسناد المشي إلى العكاز مجاز عقلي علاقته السببية، واسناد الحماية إلى الضرب مجاز عقلى علاقته السببية كذلك.

هذا مثل قولك: «بنى الإسلام لنا دولة لا تغيب عنها الشمس» فإن اسناد البناء للإسلام
 مجاز عقلى علاقته السببية.

٦- وقال أخر:

إِنَّا لَمِنْ مَعْشَرٍ أَقْنَـــى أَوائِلَهُـمْ قيلُ الكُمَاةِ أَلاَ أَيْنَ المُحامُونِا (١) ٧- وقال المتنبى (٢):

والهَمُّ يَخْتَرِمُ الجَسِيمَ نَحَافَ ـ قَ فَيُشِيبُ نَاصِيَةَ الصَّبِيِّ وَيُهُ رِمُ

واسناد الافناء إلى القول اسناد مجازي علاقته السببية كذلك؛ لأن القول سبب في الافناء واسناد الاخترام والشيب والاهرام إلى الهم من المجاز العقلي وعلاقته السببية لأن الهم سبب في هذه الأمور.

- ٨- قال تعالى: (وجَعَلْنَا الْأَنْهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهم) [الأنعام ٦] اسناد الجري إلى الأنهار اسناد مجازي، لأن الأنهار لا تجري إنما يجري الماء الذي في الأنهار، اسناد الجري إلى الأنهار إذن مجاز عقلي علاقته المكانية.
- ٩- قال تعالى: (بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وِالنَّهَارِ) [سبأ ٣٣] اسناد المكر إلى الليل والنهار مجاز عقلي علاقته الزمانية لأنهما زمان المكر.
- ١٠ قال تعالى: (فَهُو فِي عيشة رَاضِية) [الحاقة ٢١]، العيشة لا ترضى كما تعلم وإنما يرضاها الناس، فَوَصنْفُ العبيشة بنتها راضية مجاز عقلي علاقته المفعولية لأنها عيشة مرضية.
- ١١ تقول: «ذهبنا إلى حديقة غناء وروضة فيحاء» الحقيقة أن الحديقة مكان للصوت الجميل،
   والرائحة الطيبة فهو مجاز عقلى علاقته المكانية.

<sup>(</sup>١) الكماة: جمع كمي: وهو الشجاع المتكمي بسلاحه أي المستور به، أي أنهم ما إن يسمعوا صبيحة مستغيث حتى يجيبوه وقد فنى أجدادهم في هذا الأمر.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ٢/٥٥، يخترم: يقطع ويستأصل، الجسيم: العظيم الجسم، النحافة: الهزال، الناصية: مقدم الرأس، يقول: إن الحزن إذا استولى على المرء أذهب جسم العظيم الجسد وهزله حتى يأتي عليه الهزال، ويشيب الصبي قبل الأوان حتى يصير كالهرم من الضعف والعجز.

١٢ – قال الشاعر:

قَدْ عَنَّ عِنُّ الْأَلِي لاَ يَبْخَلُونَ على قَوْطَانِهِمْ بِالدَّم الغَالِي إِذَا طُلِبَا

وأنت ترى هنا أنه قد اسند الفعل إلى المصدر، وهذا مجاز عقلي علاقته المصدرية، وإنما كان مجازاً؛ لأن العز لا يَعزِ وإنما يُعزُّ به كما تقول: «يخاف الخوفُ».

١٣ قال تعالى: (وإِذَا قَرَأْتَ القُرْآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وبَيْنَ الذّينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرةَ حِجَاباً
 مَسْتُوراً ﴾ [الإسراء ٤٥]، ومن شأن الحجاب أن يكون ساتراً فهو مجاز عقلي علاقته الفاعلية.

تقول الخنساء في رثاء أخيها صخر(١):

تُرْتَــعُ ما رَتَعَـتْ حَتّـى إذا ادَّكَـرَتْ فَإنَّـمَـا هِـِـيَ إِقْبَـالٌ وإِدْبَــارُ اسندت (العَجُول) التي في البيت الذي قبل هذا:

فَمَا عَجُولٌ عَلَى بَوِ قُطِيفٌ بِهِ لَهَا حَنِينَانِ إصْغَارٌ وإِكْبَارُ (٢)

اسندتها إلى المصدر (اقبال وادبار) وإنما ارادت أنها مقبلة مدبرة فهو مجاز عقلي علاقته الفاعلية.

إن للمجاز العقلي في الكلام لشائناً عظيماً؛ ولذا فأنت تراه مرتكزاً في طبائع الناس يعبرون به وإن لم يعرفوا اسمه، ألا تسمعهم يقولون «فلان اصلحه الزواج وغيره المال»، و «أنت نجتُك أمانتُكْ» و «فلان نفعتُه تقوى والديه»، و «هذا رفعه العلم»، و «ذاك قتله طمعه»، و «هذه اشقاها جمالها»، و «تلك سما بها خلُقها»، و «علَّمنا الاستعمار دروساً لا ننساها» و «هذا بيت مضيء»، ويقول بعضهم لبعض: «منزلك عامر»، و «سفرة دائمة»، إلى غير ذلك من العبارات الكثيرة وكلها من المجاز العقلى كما ترى.

ولقد أشار الشيخ عبد القاهر - رحمه الله - إلى هذا اللون من المجاز مبيناً ما له من فضيلة في القول، وقد سماه (المجاز الحكمي)، ومن الخير أن ننقل لك شيئاً مما كتبه في كتابه ،الدلائل لنختم به الحديث، ولا يفوتنا قبل ذلك أن ننبهك على أن المجاز العقلى قد جرت عادة

<sup>(</sup>١) ديوانها ص ٤٨، تصف الناقة حيث تمثل حزنها على أخيها بحزن هذه الناقة التي فقدت وليدها، فإنما هي اقبالٌ وإدبارُ: لا تنفك تقبل وتُدبر فهما – أي الإقبال والإدبار – سجيةً لها وديدن.

<sup>(</sup>٢) العَجول: بفتح العين: الثكلى من النساء والإبل التي فقدت ولدها سميت بذلك لعجلتها في ذهابها وإيابها جزعاً، البوّ: أن يُنحر ولد الناقة ويؤخذ جلده فيحشى ويدنى من أمه، وفي الديوان: (فإنما هي اعلانٌ واسرارُ).

المؤلفين القدامى أن يذكروه في علم المعاني لا في علم البيان، كما يفعل المحدثون اليوم، وذلك عندما يتحدثون عن الاسناد الخبري، وهو الباب الأول من أبواب علم المعاني، يقسمونه إلى اسناد حقيقي، واسناد مجازي، وهو اسناد الفعل أو ما في معناه لغير ما هو له، وهو المجاز العقلي. ثم يقسمونه بعد ذلك إلى اربعة أقسام لأن كل مجاز عقلي – كما رأيت من قبل – لا بد له من طرفين: مسند، ومسند إليه وهذان الطرفان يمكنك أن تجدهما في كل مثال مما سبق كإسناد البناء إلى الإسلام في قولنا «بنى الإسلام لنا دولة»، وإسناد الصوم إلى النهار، فالطرفان إما أن يكونا:

- ١- حَقيقيّين نحو «انبت الربيعُ البقل».
- ٢- أو مجازيّيْن نحو «أحيا الأرض شباب الزمان».

٣- أو مختلفين نحو «احيا الأرض الربيع)»، و «أنبت البقل شباب الزمان»، ولا نرى في ذلك
 كثير فائدة في هذا الموضوع.

وحتى لا تتشعب بك السبُل نذكر لك ما وعدناك به من كلام الشيخ – رحمه الله تعالى –. يقول: «اعلم أن طريق المجاز والاتساع في الذي ذكرناه قبل، أنك ذكرت الكلمة وأنت لا تريد معناها ولكن تريد معنى ما هو ردْف له أو شبيه، فتجوّزت بذلك في ذات الكلمة وفي اللفظ نفسه، وإذ قد عرفت ذلك فاعلم أن في الكلام مجازاً على غير هذا السبيل، وهو أن يكون التجوز في حكم يجري على الكلمة فقط وتكون الكلمة متروكة على ظاهرها ويكون معناها مقصوداً في نفسه، ومراداً من غير تورية ولا تعريض. والمثال فيه قولهم: «نهارك صائم»، «وليلك قائم» و «نام ليلي» و «تجلى همي»: وقوله تعالى: (فَمَا رَبَحَت تجارَتُهُم) [البقرة ١٦] وقول الفرزدق (١):

سَقَاهَا خُروقٌ في المَسَامِعِ لَمْ تَكُبِنْ عُلاَطَاً ولا مَخْبِوطَةً فِي المَلاَغِمِ

أنت ترى مجازاً في هذا كله ولكن لا في ذوات الكلم وانفس الالفاظ، ولكن في احكام أجْرِيَتْ عليها، افلا ترى أنك لم تتجوز في قولك: «نهارك صائم»، و «ليلك قائم»، ولكن في أن اجريتهما خبرين على النهار والليل. وكذلك ليس المجاز في الآية لفظة (ربحت) نفسها ولكن في اسنادها إلى التجارة، وهكذا الحكم في قوله: (سقاها خروق): ليس التجوز في نفس (سقاها) ولكن في أن اسندها إلى الخروق.

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز ص ٢٩٧، والبيت ليس في ديوان الفرزدق، خروق في المسامع: أي ثقوبٌ في آذان الإبل وهي سمةً لها، العلاط: سمة في عنق الإبل، مخبوطة: معلمة وموسومة، الملاغم: الفم والأنف والأشداق، ذكر إبل قوم من السادة ضلت، فعرف الناسُ من علاطتها أصحابها وعنوا بها. والمعنى: لم تكن هذه سمات إبله بل سماتها خروقٌ في آذانها، ولما رأها الذائدون عن الحوض سقوها لعزة أصحابها فكأنما الخروق هي التي سقتها الماء لأنها دلت عليها فأوردتها الماء، وابعدت الذائدين عنها.

افلا ترى أنك لا ترى شيئاً منها إلا وقد أريد بها معناه الذي وضع له على وجهه وحقيقته؟ فلم يرد بصائم غير الصوم، ولا بقائم غير القيام ولا بسقت غير السبات في قوله \* وسالت باعناق المطيّ الاباطح \* غير السيل.

واعلم أن الذي ذكرت لك في المجاز هناك من أن من شائه أن يفخم عليه المعنى، وتحدث فيه النباهة قائم مثله ههنا فليس يشتبه على عاقل أن ليس حال المعنى وموقعه في قوله \* فنام ليلي وتجلى همي \* كحاله وموقعه إذا أنت تركت المجاز وقلت: «فَنَمْتُ في ليلي وتجلى همي»، كما لم يكن الحال في قولك: «رأيت أسداً» كالحال في : «رأيت رجلاً كالأسد» ومن الذي يخفى عليه مكان العلو، وموضع المزيّة، وصورة الفرق بين قوله تعالى: {فَمَا ربِحَتْ تَجَارَتُهُمْ} وبين أن يقال: «فما ربحوا في تجارتهم»، وإن اردت أن تزداد للأمر تبيناً فانظر إلى بيت الفرزدق:

يَحْمِي إِذَا اختُرِطَ السُّيُوفُ نِساعَنا ضَرْبٌ تطيْرُ لَـهُ السَّوَاعِدُ أَرْعَـلُ

وإلى رونقه ومائه وإلى ما عليه من الطلاوة. ثم ارجع إلى الذي هو الحقيقة وقل، «نحمى إذا اخترط السيوف نساعا بضرب تطير له السواعد ارعل»، ثم اسبر حالك هل ترى مما كنت تراه شيئاً؟ وهذا الضرب من المجاز على حدته كنز من كنوز البلاغة، ومادة الشاعر المفلق والكاتب البليغ في الابداع والإحسان، والاتساع في طرق البيان، وأن يجري بالكلام مطبوعاً مصنوعاً، وأن يضعه بعيد المرام، قريباً من الافهام، ولا يغرنك من أمره أنك ترى الرجل يقول: «أتى بي الشوقُ إلى لقائك»، و «سار بي الحنين إلى رؤيتك»، و «اقدمني بلدك حقٌ لي على انسان»، واشباه ذلك مما تجده لسعته وشهرته يجري مجرى الحقيقة التي لا يشكل امرها، فليس هو كذلك أبداً بل يدق ويلطف حتى يمتنع مثله إلا على الشاعر المفلق، والكاتب البليغ، حتى يئتيك بالبدعة لم تعرفها والنادرة تأنق لها».

ثم ينبه الشيخ إلى قضية دقيقة لا بد أن نشير إليها يقول:

«واعلم أنه ليس بواجب في هذا أن يكون للفعل فاعل في التقدير إذا أنت نقلت الفعل إليه عدت به إلى الحقيقة مثل أنك تقول في «ربحت تجارتهم» ربحوا في تجارتهم وفي «يحمى نساخا ضرب» «نحمي نساخا بضرب»، فإن ذلك لا يتأتى في كل شيء، ألا ترى أنه لا يمكنك أن تثبت للفعل – في قولك – «اقدمني بلدك حق لي على انسان»: فاعلاً سوى الحق؟؟ وكذلك لا تستطيع في قول محمد اليزيدي(١):

وَمنَيَّ رنِي هَ وَاكَ وَبِ مِي الْمِي الْمَالِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

<sup>(</sup>١) معاهد التنصيص ٨٢/١، المعنى: أي صيرني الله بهواك وحالي هذه – وهي أن يضرب بي المثل – أي أهلكني الله ابتلاءً بسبب هواك.

يَ زُي دُكَ وَجُهُ لَهُ دُسنَاً إِذَا مَ الدُّتَ لَهُ نَظَ را

أن تزعم أن لـ(صيرني) فاعلاً قد نُقل عنه الفعل فجعل للهوى كما فعل ذلك في «ربحت تجارتهم»، و «يحمي نساخا ضرب»، ولا تستطيع كذلك أن تقدر للفعل (يزيد) في قوله «يزيدك وجهه»: فاعلاً غير الوجه، فالاعتبار إذن بأن يكون المعنى الذي يرجع إليه الفعل موجوداً في الكلام على حقيقته.

معنى ذلك أن القدوم في قولك: «اقدمني بلدك حق لي على انسان»، موجود على الحقيقة، وكذلك الصيرورة في قوله: «وصيرني هواك»، والزيادة في قوله: «يزيدك وجهه» موجودتان على الحقيقة، إذا كان معنى اللفظ موجوداً على الحقيقة لم يكن المجاز فيه نفسه، إذ لم يكن المجاز في نفس اللفظ كان لا محالة في الحكم، فاعرف هذه الجملة واحسن ضبطها حتى تكون على بصيرة من الأمر» (٢).

نقلت لك هذا النص من كلام الشيخ لكي تدرك ما اعطيه من دقّة فهم، وقوة ادراك ينفذ منها إلى المعاني بصفاء قريحة، ولتدرك موقف الذين كانوا عالةً عليه من عبارته هذه فلقد كان موقف الناقد المعترض، ولا بد أن نشرح لك كلمة الشيخ أولاً:

يقول: إن المجاز العقلي نوعان، نوع يسهل فيه تقدير الفاعل، وجاء لذلك بمثالين اثنين قوله سبحانه: (أُولئكَ اللّذينَ اشْتَرَوا الضَلالَةَ بِالهُدَى فَمَا رَبِحَتْ تَجَارَتَهُم [البقرة ١٦] فاسناد الربح إلى التجارة مجاز عقلي لأن التجارة لا تربح، إنما تكون سبباً في الربح، فالتقدير إذن (ما ربحوا في تجارتهم) فهو مجاز عقلي علاقته السببية. المثال الثاني قول الفرزدق: «يحمى نساعًا ضربُ» فإن الضرب سبب في الحماية وقدتقدم لك هذا من قبل.

النوع الثاني من المجاز العقلي: ما لا يسهل فيه تقدير الفاعل، بل يحتاج إلى تأمل وروية وفكر، ومثل لذلك بقوله: «اقدمني بلدك حق لي على انسان»، و «صيرني هواك»، وقوله: «يزيدك وجهه حسناً إذا ما زدته نظراً»، فإن في هذه الأمثلة جميعاً مجازاً عقلياً، ففي المثال الأول: الذي اقدمه البلد حق له على فلان، إذن قدومه للبلد بسبب الحق الذي له، وكذلك صيرني هواك فإن الهوى كان سبباً في تصييره ليُضرب به المثل، وكذلك المثال الثالث كان الوجه سبباً في زيادته حسناً.

<sup>(</sup>۱) معاهد التنصيص ۷۸/۱.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ص ٢٢٧ - ٢٣٠.

يقول الشيخ: إن أي فعل من هذه الأفعال يصعب أن تجد له فاعلاً غير الذي ذكر له، ويخلص الشيخ من هذا إلى أنه لا يشترط في كل فعل في المجاز العقلي أن يكون قد استعمل أولاً للفاعل الحقيقي، وأن يستعمل بعد ذلك للفاعل المجازي – كما رأينا في الآية السابقة – إفما ربحت تجارتهم وفي بيت الفرزدق: «يحمي إذا اخترط السيوف» البيت، ففاعل (ربح) على الحقيقة المقاتلون، وهناك نوع أخر من المجاز العقلي يسند فيه الفعل إلى فاعله المجازي ابتداء من غير أن يكون له فاعل حقيقي، لكن العقل يدرك بعد تأمل أن هذا الاسناد مجازي، فقوله: «يزيدك وجهه حسناً» اسناد الزيادة إلى الوجه مجاز قطعاً، لأن الوجه لا يزيد في الحقيقة، لكن هذا الفعل (يزيد) ليس له فاعل حقيقي يمكن أن تقدره له كما قدرنا للفعل (ربح) فاعلاً هم (التجار).

## فهم العلماء لكلام الشيخ

أرجو أن تكون قد ادركت ما يريده الشيخ. ولكن الذين جاؤوا بعده ردّوا قوله زاعمين أنّ الشيخ غاب عن فكره الفاعل الحقيقي في الأفعال السابقة (صيرني، اقدمني، يزيدك): وهو الله سبحانه، أي (اقدمني الله)، و (صيرني الله)، و (يزيدك الله)، وأظنك يزداد عجبك إذا عرفت أن الذين ردوا كلام الشيخ هم الذين اختصروا كتبه، واذهبوا كثيراً من رونقها، وكان أولهم الإمام الرازي – رحمه الله – ومن بعده السكاكي صاحب المفتاح، ثم الخطيب صاحب التلخيص، هؤلاء الاعلام الثلاثة هم الذين ردّوا كلام الشيخ زاعمين أنه لم يدرك الفاعل الحقيقي، ولولا أن العلامة الفاضل السعد – رحمه الله – سعد الدين التفتازاني ويا ليتنا نرزق مثله في فهمه وادراكه، أقول لولا أنه ردّ كلام أولئك واجاب عن الشيخ لبقي كلام الشيخ غير مقبول عند الكثير من الناس.

قال السعد – رحمه الله – في شرحه المختصر على التلخيص بعد أن ذكر اعتراض الرازي والسكاكي والقرويني: «وفي ظني أن هذا تكلف، والحقُّ ما ذكره الشيخ» (1) يعني الشيخ عبد القاهر، وقد علق الدسوقي في حاشيته على كلام السعد بقوله: «قوله: (وفي ظني أن هذا ...) أي الذي قاله المصنف (صاحب التلخيص) تبعاً للرازي والسكاكي تكلفُ، وذلك لأن تقدير الفاعل الموجود وهو الله تعالى في مثل هذه الأفعال السابقة تقديرً لما لا يُقصدُ في الاستعمال ولا يتعلق به الغرض في التراكيب؛ وعبارةُ بعض الشيوخ إنما كان تكلفاً لأن الفاعل مَنْ قام به السرور وغيره مما ذكر) $\binom{(Y)}{}$ .

إن ما ذهب إليه الشيخ رجع فيه بحسه المرهف إلى آيات من الكتاب الحكيم وإلى كثير من النصوص البليغة، ولا يغيب عن الشيخ أن الله فعّال لما يريد، كل الذي أراد أن يقررهُ أن اسناد الفعل للفاعل ليس من الضرورة أن يمر بمرحلتين، أن يسند إلى فاعله الحقيقي أولاً، ثم يسند إلى فاعله المجازي بعد ذلك؛ بل قد يسند من أول وهلة إلى الفاعل المجازي، وهذا كلام دقيق كما قلت لك من قبل.

واعلم أن السكاكي صاحب المفتاح قد انكر المجاز العقلي وعد ذلك من باب الاستعارة المكنية وهو قول لا يستقيم وبخاصة إذا اردت تطبيقه تطبيقاً عملياً.

<sup>(</sup>١) شروح التلخيص للسعد التفتازاني وعليه حاشية الدسوقي ٢٦٣/١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

# الفصـل الثاني الجاز اللغـوي المبحث الأول: المجاز المرسل

المجاز المرسل مجاز لغوي – كما عرف من قبل – علاقته غير المشابهة، وسمي مرسلاً، لأن الارسال هو الاطلاق، فهو مطلق في علاقاته، أي ليس له علاقة معينة كما هو الشأن في الاستعارة، فالاستعارة علاقتها المشابهة كما عرفت، وللمجاز المرسل علاقات كثيرة، ولكن بعضها لا يخلو من تكلف وسنذكر لك أكثر هذه العلاقات دوراناً في الكلام البليغ.

١- السببية: وذلك إذا كانت الكلمة المذكورة التي استعملت في غير ما وضعت له سبباً في المعنى المراد من القول، خذ مثلاً قولهم: «رعينا الغيث» فإن المراد من هذا القول انهم رعوا النبات، فكلمة (الغيث) استعملت في غير ما وضعت له، ولكن هذا الغيث سبب في النبات، وهذا ما سوع في المجاز في هذه الكلمة.

ومن المجاز المرسل: اطلاق اليد على النعمة لأنها سببها، تقول: «لفلان يد عندي»، ومنه اطلاق اليد على القدرة، ومن المجاز المرسل قولهم لراعي الابل: «إن له عليها لأصبعا»، ذلك لما لحركة الأصبع من حسن التدبير والتسيير، ولعل من المفيد أن ننبهك هنا على أمرٍ قد يلتبس عليك.

عندما حدثناك عن المجاز العقلي ذكرنا أن من علاقاته السببية، وقد تتساءل: ما الفرق بين السببية في المجاز العقلي والسببية في المجاز المرسل؟ والحقيقة أن الفرق بينهما كبير وإن كانت التسمية واحدة، فالسببية في المجاز العقلي لم تخرج بالكلمات عما وضعت له في اللغة، فقوله سبحانه: (فَمَا رَبِحَتُ تَجَارَتُهُمُ [البقرة ١٦] استعملت فيه كلتا الكلمتين اعني (الربح) و (التجارة) في المعنى الذي وضعته اللغة لكل منهما، أما في قولنا: «رعينا الغيث» و «حلّت يد فلان عندي» فإن كلمتي (الغيث) و (اليد) استعملت كل منهما في غير ما وضعت له، فقد استعمل الغيث في النبات، واليد في النعمة.

٢- المُستبية بفتح الباء الأولى: وذلك حينما يكون اللفظ المذكور مسبباً عن المعنى المراد، ويكون المعنى المراد سبباً في اللفظ المذكور، استمع إلى قوله تعالى: (ويُنزَلُ لَكُم مِن السَّمَاء رِزْقاً) [غافر ١٣] وأنت خبير بأن الله يكرم عباده بانزال الماء من السماء، وهذا الماء يكون سبباً في الرزق، فالرزق مُستبب عن الماء.

ومثل هذا قوله سبحانه: (يا بَنِي آدَمَ قَدَ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسَاً يُوارِي سَوَءَاتَكُمْ) [الأعراف ٢٦] فإن اللباس إنما هو من بعض النباتات المسببة عن الماء. وكذلك قوله سبحانه: (وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ الأَنْعَامِ ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ) [الزمر ٦] ولعلك تدرك أنه قد يكون في هذا النوع أكثر من سبب واحد وأكثر من وساطة واحدة كما في الآيتين السابقتين (١).

ومن هذا القبيل قوله سبحانه: (يا أيها الذين آمَنُوا إذا قُمنتُم إلى الصّلاة فاغسلُوا وُجُوهكُم وأيديكُم وأيديكُم الله المرافق) [المائدة ٦] فإن المعنى: (إذا اردتم القيام إلى الصلاة)، لأنه لا يعقل أن يقوموا إلى الصلاة غير متوضئين، فالغسل مسبب عن الارادة، وقوله سبحانه: (فإذا قرآت القرآن فاستعذ بالله من الشّيطان الرجيم) [النحل ٩٨] أي: (إذا أردت قراءة القرآن)، لأن الاستعادة قبل القراءة وليست بعدها فالإرادة سبب والاستعادة مسبب، وقوله سبحانه: (وكم من قرية أهلكناها فَجاءها بأسنا بياتاً أو هم قانلُون) [الأعراف ٤]، فإن مجيء البأس لا يترتب على الاهلاك لأنه هو الاهلاك نفسه، بل يترتب على الارادة، والمعنى والله اعلم - (أردنا اهلاكها فجاءها بأسنا) فإرادة الاهلاك سبب، ومجيء البأس مسبب عنهم ومثل هذا قوله سبحانه: (إنّ الذين بَاكُلُون مَاكُلُون أَمُوال اليَنَامَى ظُلُماً أَنّا باكُلُون في

ومثل هذا قوله سبحانه: (إنَّ النَّدِينَ يَأْكُلُونَ أَمُواَلَ اليَتَامَى ظُلُمَاً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِم ۚ نَارِا﴾ [النساء ١٠] فالنار مسببة عما أكلوه ظلماً وعدواناً.

٣- الجزئية: تكون علاقة المجاز المرسل الجزئية إذا كان اللفظ المستعمل جزءاً من المعنى المراد وذلك كقوله سبحانه: (لاَ تَقُمرُ فيه آبداً لَمَسْجِدٌ اُسِّسَ علَى التَقْوَى مِن أُول يَوْمرِ أُحَقَّ أُن تَقُومَ فيه) [التوبة ١٠٨] والحديث عن مسجد الضرار، والمراد من القيام الصلاة، ولما كان القيام جزءاً من الصلاة، حَسنن أن يستعمل فيها ويدل عليها، ومثله قوله سبحانه: (بأ آيُّهَا المُزَمِّلُ، فُمرِ اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً) [المزمل ١ - ٢] ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «من

<sup>(</sup>١) فاللباس المذكور في الاية الكريمة منسوج من القطن أو الصوف أو الكتان، والصوف أخذ من الماشية أو من بعض الانعام، والنبات سبب فيه، والماء مرت في أكثر من الأنعام، والنبات سبب فيه، والماء مرت في أكثر من مرحلة، وكان لها أكثر من سبب، لأن الله نزل لنا الماء، واللباس مسبب عنه، ولكن بينهما وسائط متعددة، وكذلك تقول في إوانزل لكم من الأنعام ثمانية أزواج).

قام رمضان ايماناً واحتساباً غُفرَ له ما تقدم من ذنبه $^{(\, )}$  .

ومن المجاز المرسل الذي علاقته الجزئية قوله سبحانه: (فَنَحْرِيرُ رَفَّبَةٌ مُوْمِنَةٌ) [النساء ٩٢] ولا شك أن المقصود تحرير الإنسان المؤمن، والرقبة جزء منه، ومن هذا أطلاق العين على الجاسوس، تقول: «ما اجدر امتنا أن تبث العيون لتَتَّقَى مكر عدوِّها).

وإذا رجعت إلى الأمثلة السابقة تدرك أن العلاقة الجزئية في المجاز لكي تؤدي غرضاً بيانياً لا بد لها من شروط فليس كل جزء يمكن أن يعبّر به عن الكل، ألا ترى أن الرقبة التي عبّر بها عن الانسان، هي من الأمور التي لا حياة بدونها؟؟ إذ لا يمكن أن نتصور انساناً يعيش وقد انتزعت رقبته، ثم انظر إلى العين التي استعملت واريد بها الجاسوس، ألا ترى أنها أكثر الأجزاء واخطرها شأناً لمن أراد مراقبة الأعداء؟؟ ثم انظر إلى القيام الذي استعمل وأريد منه الصلاة، ألا ترى أنه من اشرف اركانها وأعظمها؟؟.

الجزء الذي عبر به عن الكل في المجاز المرسل، لا بُدّ له من أحد هذه الشروط التي ذكرناها لك في الأمثلة السابقة وهي:

أ- أن يكون انتفاء الجزء يستدعى انتفاء الكل كما في الرقبة.

ب - أن يكون الجزء هو المُعُوَّلُ عليه أكثر من غيره من الأجزاء، كالعين التي أريد بها الجاسوس.

ج - أن يكون الجزء ذا أهمية كالقيام بالنسبة للصلاة.

فإذا اردت أن تعبر عن فصاحة فلان من الناس تعبيراً مجازياً – تقول: «إنه لساننا الناطق»، لأن اللسان هو السبب المباشر في الكلام، وهكذا لا يجوز أن تعبر باللسان عن الجاسوس، ولا بالعين عن الخطابة، ولا باليد عن التفكير. فاليد في الأصل هي الجارحة، وقد من الله بها على بعض مخلوقاته، فللإنسان يدان وجمعها أيدي، وقد تطلق اليد ويُعبّر بها عن القوة أو العطاء أو النعمة، فإن أريد بها هذا المعنى الأخير جمعت على (أيادي) وهذا من دقة العربية وإحكامها ولا عجب، ألم يجعلها الله تعالى قوالب لكلامه سبحانه: (قُر اَناً عَر بياً غَبر وَي عوج) [الزمر ٢٨].

وأنبهك هنا على شيء آخر وهو أن العبارة تستعملُ فيها الكلمة فتكون من اسلوب المجاز المرسل حيناً والاستعارة حيناً والكناية حيناً آخر، كما أن هذا الاستعمال قد يكون استعمالاً حقيقياً، وإليك البيان:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب (صلاة المسافرين وقصرها)، باب (الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح) ٢٣/١ه.

- يقول الله تعالى: (يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمرَ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْرُ وَآيْدِيكُمُرُ إلى المَرَافِقِ) [المائدة ٦] وهذا لا شك استعمالٌ حقيقيٌ لليد.
- ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم لأمهات المؤمنين عليهن رضوان الله -: «أَسْرَعُكُنَّ بي لحوقاً أَطْوَلُكُنَّ يداً» (١). فهذا مجازُ مرسل لأنه عبر بطول اليد عن العطاء، وهي سببُ فيه، فهو مجازُ مرسل علاقته السببية.
- وقد يكون اطلاق اليد من باب الاستعارة، استمع في ذلك إلى قول سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ويا ليت المسلمين والعالم يفقهون هذا القول العظيم : «المسلمون تتكافأ دماؤهم ويسعى بذمتهم ادناهم وهم يد على من سواهم» (٢).
- وقد يكون اطلاق اليد من باب الكناية، ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده» (٦) كما سيمر معك في باب الكناية، فانظر إلى فخامة اللغة ولغة الفخامة واعلم أن هذا مما لا تختص به هذه اللفظة وحدها (اليد) فهو في اللغة كثير. ولغة الفخامة واعلم أن هذا مما لا تختص به هذه اللفظة وحدها (اليد) فهو في اللغة كثير.
- 3 الكُلِّية: وذلك حينما نستعمل الكل ونريد الجزء، قال تعالى: (يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي الْأَذْنِ، ولكن لما كان الْأَنْهِمِ [البقرة ١٩] وأنت تعلم أن الأصبع لا يمكن أن يُجعل كلَّه في الأذن، ولكن لما كان الغرض التمثيل لحال المنافقين بحال ذوي الصيب الذين تزعجهم أصوات الرعد، فلو استطاعوا أن يجعلوا أصابعهم كلها في آذانهم لفعلوا ذلك، عبر بالأصبع واراد الأنملة، فالعلاقة بين الأصبع، والأنملة، علاقة الجزء بالكل، وهذا ما سوع المجاز وحسنه، ومن هذا القبيل قولك (شربت ماء الفرات). وأنت إنما شربت جزءاً منه.
- ٥- اعتبار ما كان: وهو أن يسمى الشيء المستعمل باسم ما كان عليه من قبل، ألا ترى إلى قوله تعالى: (وَآتُوا البَتَامَى أَمُوالَهُم ) [النساء ٢]: حيث سمّى البالغين الذين أنسنا منهم رشداً (يتامى). وأنت تعلم أن اليتيم لا يجوز أن يعطى مالاً، ولكن الذي سوّع المجاز هنا، أنهم كانوا كذلك في الماضي، ومثله قوله سبحانه: (إنَّهُ مَنْ يَأْت رَبَّهُ مُجْرِماً قَإَنَّ لَهُ جَهَنَّمَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم - كتاب (فضائل الصحابة) باب (١٧) من فضائل زينب أم المؤمنين رضي الله عنها حديث رقم (٢٤٥٢)

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي - كتاب (الجهاد) باب (في السرية تُرد على أهل العسكر) حديث رقم (٢٥٥١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري - كتاب (الإيمان) باب (المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده) ١٣/١ ومسلم - كتاب الايمان باب (تفاضل الإسلام وأي أمور أموره أفضل (١٦٥/١).

لا يَمُوتُ فيها وَلا يَحْيَى } [طه ٧٤] وأنت تعلم أنه إنما كان مجرماً في الدنيا، ومن هذا القبيل قولك: «أكلت قمحاً»، و «شربت بُنَّاً» وأنت قد أكلت الخبز، وشربت قهوة البنّ.

٦- اعتبار ما يكون: وهو أن يُسمّى الشيء المستعمل باسم ما يؤول إليه في المستقبل قال تعالى: (فَبَشَّرْنَالاً بِغُلام حَلِيم) [الصافات ١٠١] وفي آية أخرى (بَغُلام عَلِيم) [الحجر ٥٣]، ولا شك أن العلم، والحلم سيؤول إليهما الأمر في المستقبل، وقال تعالى: (وَلاَ يَلاُوا إلاَّ فَاجِراً كُفَّاراً) [نوح ٢٧]، وأنت تعلم أن المولود عند ولادته لا يكون كذلك وإنما يؤول إليهما فيما بعد. وقال تعالى: (إنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُم مَيِّتُون) [الزمر ٣٠] ومن مات لا يخاطب. وقال تعالى: (إنَّى أَحْصِرُ حَمْراً) [يوسف ٣٦] والمعصور إنما هو العنب يخاطب. وقال الخمر.

٧- الصالية: وهي أن يكون اللفظ المستعمل حالاً في المعنى المراد، فنطلق اسم الحالِ ونريد المحل، وذلك مثل قوله سبحانه: (وأمّا الله سرفين أبيضَّت وجُوههُم فَنِي رَحْمة الله هُم فيها خَالدُون) [آل عمران ١٠٧] فالمراد من الآية الكريمة أنهم خالدون في الجنة، ولكن لما كانت الجنة محلاً للرحمة، والرحمة حالة في الجنة، حَسن أن يحلَّ أحد المعنيين محل الآخر، أو إحدى الكلمتين محل الأخرى، وكذلك في قوله تعالى: (إنَّ الآبرار لَفِي نَعيم) [الانفطار ١٣] وأنت تعلم أن الجنة محل للنعيم، وهو حالً فيها.

ومنه قوله سبحانه: (يا بَنِي آدَم حُلُوا زِينَنَكُم عنل كُل مَسجل [الأعراف ٢٦] والمراد اللباس، ولما كان اللباس محلاً للزينة، والزينة حالة فيه، استعمل أحد المعنيين وأريد الآخر، ومثله قولك: «نَزَلْتُ بِبَني فلان» وأنت تريد ارضهم ودارهم، ولما كانت الديار محلاً لهم، وهم حالون فيها اطلقنا إحدى الكلمتين على الأخرى.

٨- المحلية: وهو أن يكون اللفظ المستعمل محلاً والمعنى المراد حالاً فيه، قال تعالى: (فُلْيَكُ عُنادِيهُ)
 [العلق ١٧] والمراد أهل النادي الذي يحلون فيه، وقوله سبحانه: (واسأل القرية) [يوسف ٨٢]
 والمراد أهلها. وتقول «قرر المجلس كذا» والمراد المجتمعون، و «ذهبت الجامعة في رحلة علمية»
 والمراد من فيها، و «ملأت الكأس من الابريق» وأنت تريد من الماء الذي فيه.

9 - الآليَّة: وهو أن تكون الكلمة المستعملة آلة لما هو مراد. قال تعالى: (ومَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلا بِلسَانِ فَوْمِهُ) [إبراهيم ٤] والمراد (بلغتهم)، واللسان - كما نعلم - آلة للّغة، وقال تعالى: (واجعل لي لُسَانَ صَدَى في الآخرين) [الشعراء ٨٤]، وذلك إذا كان معنى الآية (اجعل لي ذكراً حَسناً) لأن اللسان آلة له، ويمكن أن يكون سبباً فيه فتكون العلاقة سببية، وقد تفسر الآية تفسيراً آخر: وهو أن يراد بلسان الصدق الرسول صلى الله عليه وآله وسلم لأن الآية الكريمة وردت على لسان أبينا إبراهيم صلى الله عليه وآله وسلم، ومن دعائه كما جاء في الكريمة وردت على لسان أبينا إبراهيم صلى الله عليه وآله وسلم، ومن دعائه كما جاء في كتاب الله: (ربَّنَا وَابْعَتْ فيهم مُرسُولاً منهم) [البقرة ١٢٩] وعلى هذا التفسير يكون في الآية مجاز مرسل وعلاقته الجزئية لأن اللسان جزء من الإنسان، وصح استعمال الجزء هنا لأن عليه المعوّل فيما ذكر من أجله وهو تبليغ الدعوة (١).

١٠ - المجاورة: وهو أن يسمى الشيء المستعمل باسم ما يجاوره كاطلاق اسم الراوية على المزادة، والراوية هي الدابة التي تحمل المزادة، والمزادة: القرربُ التي يوضع فيها الماء، فيقولون «خلت الراوية من الماء» ويريدون المزادة.

وقد ذكروا علاقات كثيرة للمجاز المرسل، وامثلةً كثيرةً لكل علاقة، يظهر منها التصنع والتكلف (٢)، ومما سبق تدرك أنك إن أردت أن تعرف علاقة المجاز المرسل فانظر إلى الكلمة المستعملة، فإن كانت سبباً والمعنى المراد مسبباً فالعلاقة سببية، وإن كانت مسبباً والمعنى المراد سبباً فالعلاقة كلية، وإن كانت جزءاً المراد سبباً فالعلاقة كلية، وإن كانت جزءاً والمعنى المراد جزءاً فالعلاقة كلية، وإن كانت جزءاً والمعنى المراد كلاً فالعلاقة الجزئية، ولنذكر لك الآن بعض الأمثلة على المجاز المرسل من الشعر.

#### امثلة على المجاز المرسل من الشعر

(۱) قال المتنبي<sup>(۲)</sup>:

لَــهُ ايــادٍ عَلـــي سَـابِقَــة أَعُـد مُـنهَـا ولا أعَـد دُهـَـا فالمد هي التي تمنح النعم فهي سبب فيها، فالعلاقة هنا السببية.

<sup>(</sup>١) وتدرك من هذه الآية الكريمة أن علاقة المجاز تختلف باختلاف المعنى المراد من الكلام وسيأتيك مزيد تفصيل لهذا الكلام إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢) راجع الاتقان للسيوطي رحمه الله، والفوائد المشوقة لابن النقيب الحنفي والذي كان يُنسب لابن القيم.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ۲۸/۶.

 $(\Upsilon)$  ومنه قول جرير بن عطية

إِذَا سَقَطَ السَّمَاءُ بِأَرْضِ قَصِوْمٍ رَعَيْنَاهُ وإِنْ كَانُوا غِضَابَا

ومن البدهي أن السماء لا تُرعى، وتلك قرينة المجاز، فالذي يُرعى هو النبات، ولما كانت السماء سبباً فيه حسنت هذه الكلمة في موضعها.

(٣) وقال عنترة<sup>(٢)</sup>:

فَشَكَكُتُ بِالرُّمْتِ الْأَصَامِ ثَيَابَا بُهُ ليسَ الكَريمُ عَلَى القَنا بِمُحَارَّم

أي شككت بالرمح جسمه، وإنما عبر بالثياب لمجاورتها للقلب، فالمجاز مرسل علاقته المجاورة.

(٤) قال ابن الزيّات:

ألا مَنْ رَأَى الطَّفْلَ المُفَارِقَ أُمَّهُ بُعَيْدَ الكَرَى عَيْنَاهُ تَنْسَكِبُانِ

يريد بالعينين دمعهما، لأن الدمع هو الذي يسيل فالعين محل للدموع، أطلق المحل وأراد الحالّ، فالمجاز مرسل علاقته المحلية (٢).

(ه) وقال الشاعر:

أَلِمًّا عَلَى مَعْن وَقُولا لِقَبْر رِهِ سَقَتْكَ الغَوَادِي مَرْبَعَا تُمَّ مَرْبَعا الْأَعَالِي الْعَادِي وَرْبَعَا الْعَادِي وَرْبَعَا الْعَادِي وَرْبَعَا الْعَادِي وَرْبَعَا الْعَادِي وَرُبَعَا الْعَادِي وَرُبُعَا الْعَادِي وَالْعَلَامُ الْعَادِي وَالْعِلْمُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

أي الما على قبر معن، فاطلق الحال في القبر وهو معن وأراد المحل، فالمجاز مُرسل علاقته الحالية.

(٦) وقال معن بن اوس المزني في ابن أخته $^{(6)}$ :

أُعلَّمُ لَهُ الرِّمَايَ لَهُ كُلِّ يَ وَمِ فَلَمِّ الشَّتَ لَّ سَاعِدُهُ رَمَانِي وَكُمُ عَلَّمْتُ لَهُ القَوْيَ لَهُ مَا القَوْلِي فَلَمَّا قَالَ قَافِيَ لَهُ هَجَانِي

<sup>(</sup>١) العمدة ٢/٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ص ٢١٠ والبيت من معلقته.

<sup>(</sup>٣) ذكر صباحبا البلاغة الواضحة - رحمهما الله - أن هذا مجازٌ مرسل، والذي يبدو لنا أنه مجازٌ عقلي، إذ يقال فيه ما قيل في (سال الوادي) و (فاض الكأس) ص ١٤٣، ولكل وجهه.

 <sup>(3)</sup> الغوادي: جمع غادية: وهي السحابة تمطر غدوة، المربع: الموضع يقام فيه زمن الربيع.

<sup>(</sup>ه) دیوانه ص ۷۲.

عبر الشاعر في البيت الثاني عن القصيدة بالقافية، والقافية جزء من القصيدة، فاطلق هنا الجزءوهو القافية وأراد الكلوهو القصيدة، فالمجاز مرسل علاقته الجزئية (١).

(٧) وقال الشاعر يصف غيثاً:

أسنمة: جمع سنام وهو ما علا من ظهر البعير، وأراد به الشاعر الغيث لأن الأسنمة لا تنزل من السماء إنما هي مسببة عن الغيث فعبر عنه – الغيث – باسنمة الآبال لأنها مسببة عن النبات وهذا النبات مسبب عن الغيث فالمجاز مرسل علاقته السببية.

### $(\Lambda)$ وقال السنَمَوْأُل $(\Lambda)$ :

تَسيلُ عَلَى حَدِّ الظُّباتِ نُفُوسُنا وَلَيْسِ عَلَى غَيْرِ الظُّباتِ تَسِيلُ

يريد بالنفوس الدماء لأنها التي تسيل ووجود النفس في الجسم سبب في وجود الدم فيه فالعلاقة السببية (٤).

(٩) ويقول المتنبي في ذم كافور

إِنِّي نَزَلْتُ بِكَذَابِينَ ضَيْفُهُ مُ عَنِ السِّورَى وَعَنِ التَّرْحَالِ مَحْدُودُ

يريد أنه نزل ببلد كذابين لأن الكذابين لا يُنزل بهم وإنما بمكانهم، فالمجاز مرسل علاقته الحالية.

#### (١٠) وقال الشاعر:

يريد بالبحر السفن التي تسيرُ فيه، فاطلق المحل وأراد الحال، فالمجاز مُرسل وعلاقته المحلّية، وفي البيت الثاني: قوله «طينٌ أنا» فهو مجازٌ مُرسل علاقته اعتبارُ ما كان.

<sup>(</sup>١) وإنما صبح استعمالُ الجزء هنا لأن القافية هي من أخطر أجزاء القصيدة.

<sup>(</sup>٢) الرباب: السحاب الأبيض، المستن: يقال إستنت العين أي سال دمعها، والمقصود هنا نزول الغيث من السحاب

<sup>(</sup>٣) ديوانه ص ٥٥، الظبات: جمع ظُبّة وهي حد السيف.

<sup>(</sup>٤) وإن أردنا بالنفس الإنسان والدم جزء منه، كان مجازاً مرسلاً علاقته الجزئية.

<sup>(</sup>٥) ديوان المتنبي ١٤٢/٢، يقول: هم كذابون، فلاهم يقرونه ولا هم يتركونه يرحل عنهم، محدود: ممنوع،

<sup>(</sup>٦) المعاطب: جمع معطب وهو مكان العطب أي الهلاك.

(۱۱) وقال ابن المعتز<sup>(۱)</sup>:

قَدِ انْقَضَدتُ دَولَةُ الصِّيدام وَقَدْ بشَّرَ سُقْمُ الهالال بالعيد

والسقم إنما يكون للأحياء، والذي أراده الشاعر ضعف الهلال، ولكن لما كان الضعف غالباً سبباً عن السقم وكان السقم سبباً في الضعف صح هذا المجاز، فهو مجاز مرسل علاقته السببية (٢)

<sup>(</sup>١) ديوانه ٢/٨٧، الصناعتين ١٩٤، ديوان المعاني ٢٣٤/١.

 <sup>(</sup>٢) وقد يكون البيت من باب الاستعارة - كما ستعرفه إن شاء الله - .

# المبحث الثاني الاستعارة

الاستعارة في اللغة من العاريّة، وهي نقل الشيء من شخص إلى شخص، وفيها معنى الرفع والتحويل، يقال: استعار فلان من كنانته سهماً، إذا رفعه وحوله منها إلى يده، وهذا ما يرشد إليه الرسول صلى الله عليه وسلم في الحديث النبوي الشريف: «مثلُ المنافقِ كالشاةِ العائرة بين غَنَمَيْن» (١)، بمعنى أنها تنتقل وتتحول لا تستقر على أمر، وهذا المعنى أشارت إليه الآية الكريمة: (مُذَبِّلُ بَيْنَ ذَلِكَ لاَ إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء) [النساء ١٤٣]، ولقد عرفنا من قبل أن هناك صلة بين المعنى اللغوي والاصطلاحي، ومن هنا كانت الاستعارة في الاصطلاح ناتجة عن هذا المعنى اللغوي ومنبثقة عنه. ومع كثرة التعريفات التي قيلت في الاستعارة إلا أنها تلتقي جميعاً حول معنى واحد: وهو أن الاستعارة نقل اللفظ من معناه الذي عرف به ووضع له إلى معنى أخر لم يعرف به من قبل.

وإذا كانت الاستعارة بين الناس لا تكون إلا بين فئة يعرف بعضها بعضاً فليس للمستعير أن يستعير إلا ممن يعرفه وله به صلة، وإذا كانت هذه العاريَّةُ تصبح من اختصاص المستعار له ولكنها لا تخرج عن ملك صاحبها، وإذا كان الشيء المستعار لا بد من أن يكون مناسباً للمستعار له، إذا كان كل ذلك صحيحاً مقبولاً فإننا نجد ذلك كله في الاستعارة الاصطلاحية. إن الذي يستعير ثوباً من غيره، لا بد أن يكون هذا الثوب مناسباً للمستعار له، فإن كان ضيقاً أو متسعاً فالاستعارة لا تفيد ولا تجدي، والاستعارة في الاصطلاح كذلك لا بد فيها من صلة بين المستعار منه والمستعار له، إذ لا يصح أن نستعير لفظاً من معنى لمعنى أخر لا صلة له به.

#### قيمة الاستعارة:

ولا نعدو الحقيقة إذا قلنا: إن الاستعارة هي من أدق أساليب البيان تعبيراً، وأرقها تأثيراً، وأجملها تصويراً، وأكملها تأدية المعنى، ولا غُرو فهي منبثقة عن التشبيه الذي حدثناك عنه من قبل، وهل هي في الأصل إلا تشبيه! ولكنه تشبيه مضمر في النفس، ومعنى هذا أننا لم نأت بتشبيه ما لنجعل منه استعارة، ولكننا نضمر تشبيهاً ما في أنفسنا، ونحذف أحد طرفيه فندّعي أن أحد الطرفين هو عين الآخر، فالاستعارة تشبيه حُذفَ أحد طرفيه، فبيئة الاستعارة الأولى التي ولدت فيها ومقوماتها الأساسية هي النفس، وهذه قضية لا بد أن تتنبه لها.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم. كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، حديث رقم ١٧.

#### أركان الاستعارة

لا بد لكل استعارة من أن تشتمل على أركان ثلاثة:

- (١) المستعار.
- (٢) المستعار له.
- (٣) المستعار منه،

ونود أن تكون على ذكر مما قررناه لك عند تعريف المجاز وعناصره الخمسة لأن ذلك يعينك على معرفة ما نريده هنا، ولكن كيف نفهم هذه الأركان الثلاثة في الاستعارة، المستعار والمستعار له والمستعار منه، لننعم النظر في الآية الكريمة: (بسمر الله الرَّحمن الرَّحمر؛ الر، كتابُ أَنْرَلْنَالا إلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاس مِن الظُّلُمَات إلى النُّور باذُن ربَّهم إلى صراط العَزيز الحميد) [إبراهيم ١]، في هذه الآية الكريمة استعارات ثلاث، الظلمات، النور، الصراط، ولكل من هذه أركانها الثلاثة، وإليك البيان:

في الاستعارة الأولى؛ المستعار: كلمة (الظلمات)، والمستعار له: (الكفر) ولا بد أن تتساءل هنا: فأين المستعار منه؟ وأذكرك بما قلته لك عند تعريف المجاز، بأنه لا بد فيه من كلمة ومعنيين؛ المعنى الذي وضعت له الكلمة أولاً، والمعنى الذي استعملت فيه ثانياً، والمستعار هنا كلمة (الظلمات)، وهل يستعار الشيء إلا من صاحبه ومالكه؟ إذن لفظة (الظلمات) لا بد أن نستعيرها من معناها الذي وضعت له، فمعنى الظلمة إذن هو المستعار منه.

وقل هذا في الاستعارة الثانية، فالمستعار: (النور)، والمستعار له: (الايمان)، أما المستعار منه فهو المعنى الذي وضعت له كلمة (النور)، أما الاستعارة الثالثة ففي كلمة (صراط) فالمستعار كلمة (الصراط)، والمستعار له (الإسلام)، والمستعار منه المعنى الذي وضعته العرب لكلمة (الصراط).

وعلى ضوء ما سبق يمكنك أن تستنتج أركان الاستعارة في قولنا: «عجبت من شمس تحمل بيمينها قمراً» و «رأيت أسداً يضيء المصحفُ قلبه»، و «عرفت بحراً يعطي بكلتا يديه»، فالمستعار في هذه الاستعارات الثلاث كلمات: (الشمس)، (الأسد)، (البحر)، أما المستعار له (فالحسناء)، (والرجل الشجاع)، (والجواد)، والمستعار منه هو: المعنى الذي وضعته العرب لكلمة (الشمس) وهو ذلك الجرم المعروف، والمعنى الذي وضعوه لكلمة (أسد) وهو ذلك السبع المعروف، والمعنى الذي وضعوه لكلمة (أسد) وهو ذلك السبع المعروف، والمعنى الذي وضعوه لكلمة (أسد)

ويمكنك بعد هذا أن تدرك هذه القاعدة وهي أن المستعار له دائماً هو المشبه، وأن

المستعار منه هو معنى المشبه به، وأن المستعار – وهو الكلمة – لفظ المشبه به، ويمكنك أن تستنتج قاعدة أخرى وهي أهمية المشبه به في الاستعارة، إذ إنه الأساس لركنين من أركانها المستعار والمستعار منه، أما المشبه فليس إلا ركناً واحداً فقط، وهو المستعار له، واحرص على هذه القاعدة لاحتياجنا لها فيما بعد.

#### • الاستعارة مجاز لغوي أم عقلي

حدثناك من قبل أن الاستعارة مجاز لغوي، وهذا ما يرتأيه جمهور البيانيين، ذلك لأن الاستعارة نُقل فيها المستعار من المعنى اللغوي الذي وضعته اللغة إلى معنى آخر، ويدعي بعضهم أن الاستعارة مجاز عقلي، لأننا حينما أطلقنا كلمة الأسد على الانسان فإن العقل كان له شأن وتدخل في هذا الاطلاق، ويحتجون لقولهم هذا بأن الاستعارة لو لم تكن مجازاً عقلياً لم كان فيها ما يدعو إلى العجب، ومعنى هذا: لو كانت الاستعارة مجازاً لغوياً لم يكن في ذلك ما يدعو إلى الغرابة لأننا نعرف أننا نقلنا كلمة من معناها اللغوي لمعنى آخر، فحينما نقول: «كلمت شمساً»، ونريد حسناء فليس في هذا ما يدعو إلى الغرابة لأننا نعلم أن كلمة (الشمس) استعملت استعمالاً غير حقيقي، وليس في ذلك ما يدعو إلى العجب – كما قلنا من قبل – لكننا وجدناهم يعجبون من مثل هذه الاستعارة، وليس هذا العجب إلا لأنها مجاز عقلي كان للعقل الأثر كل الأثر فيه.

واستمع إلى قول الشاعر:

قَامَت تُظُلِّكُ نِي مِنَ الشَّمْ سِسِ نَفْس أَحَب إلَي مِن نَفسي قَامَت تُظُلِّكُ نِي مِن الشَّمْ سِ

وقول الآخر:

لا تَعْجَبُوا مِن بِلَى غِلالَتِ مِ قَد زَرَّ أَزْرَارَهُ عَلَى القَمَدرِ

فالشاعر الأول يعجب من أن شمساً تظلله من الشمس، ولو كانت الاستعارة مجازاً لغوياً لعرف أن الذي يظلله انسان بهي الطلعة، ولا داعي حين ذلك للعجب لأن من الأمور الطبيعية أن يظلل انسان انساناً آخر من الشمس. أما الشاعر الثاني فإنه يبين لمن يخاطبهم أن لا يعجبوا من بلى غلالته، والغلالة ثوب ضيق يلي جسم الإنسان، يقول: لا تعجبوا من بلى ثوبه فإن هذا الممدوح قد زر أزراره على القمر، ولو كان القمر استعارة لغوية أي انسان بهي الطلعة ما كان ليبلى الثوب الذي يلبسه لأول مرة، إنما يبلى الكتان – كما يقولون – إذا لامس القمر الحقيقي. أما عند ملامسة جسم الإنسان فلا، وأنت خبير بأن قضية التعجب التي

استدل بها هؤلاء لا يتم لهم بها دليل، ذلك لأن المقصود المبالغة، وتزيين الصورة بما يجلب الانتباه ويثير المشاعر وهذا لا يتنافى مع كون الاستعارة مجازاً لغوياً.

وكلام الشيخ عبد القاهر - رحمه الله - في دلائل الإعجاز يفهم منه هذا الرأي، إلا أنه استقر في كتاب أسرار البلاغة على أنها مجاز لغوى، وهو ما نرجحه ونميل إليه.

#### قرينة الاستعارة

والاستعارة كأي نوع من أنواع المجاز لا بد لها من قرينة وهذه القرينة قد تكون أمراً لفظياً، وذلك كالقول السابق:

\* شمس تظللني من الشمس \*

وقد تكون أمراً معنوياً يُفهم من السياق، وسيمر بك كثير من الأمثلة لكلا النوعين.

#### الجامع في الاستعارة

لا ريب أنك تذكر وجه الشبه أحد أركان التشبيه، ولما كان الشأن في الاستعارة تشبيهاً مضمراً في النفس حذف أحد طرفيه كما عرفت، فلا بد أن يكون بينها وبين التشبيه نوع مماثلة، ووجه الشبه في التشبيه هو المعنى الذي أُلحق من أجله المشبه بالمشبه به، ولكننا في الاستعارة نسميه إسما أخر، نسميه (جامعاً) وهو ما أطلقنا عليه اسم (علاقة) حينما تحدثنا عن المجاز وأقسامه:

بعد هذا تتبين أن الاستعارة لا بد فيها من الأمور التالية.

- (١) المستعار والمستعار له والمستعار منه وهذه أركان الاستعارة.
- (٢) القرينة: لفظية كانت أم معنوية ملفوظاً بها أم مدركة من السياق.
- (٣) الجامع: وهو الجهة التي يشترك فيها المستعار منه والمستعار له.

#### أقسام الاستعارة

وإذا كنا قد قسمنا التشبيه من قبل باعتبارات مختلفة فإن للاستعارة تقسيمات كذلك باعتبارات متعددة، وسنحاول إن شاء الله أن نلم لك بأخطرها شأناً، وأكثرها فائدة.

#### فمن حيث الطرفان تنقسم الاستعارة أقساماً متعددة:

- (i) لأن الطرفين إما أن يكونا حسيين، أو عقليين، أو أحدهما حسياً والآخر عقلياً، وتبعاً لذلك قد يكون الجامع حسياً أو عقلياً كذلك.
  - (ب) ومن حيث لفظهما قد يكونان: مشتقين، أو غير مشتقين.
- (جـ) ومن حيث ذكرهما وعدمه فقد يذكر المستعار تارة، وقد يذكر المستعار له تارة أخرى.
  - (د) وقد يكونان مفردين، أو مركبين.
  - (هـ) وقد يمكن اجتماعهما في شيء واحد أو لا يجتمعان.
- (و) وقد يذكر معهما ما يلائم المستعار له، أو المستعار منه، أو لا يذكر ما يلائم هذا ولا ذاك.

ومن حيث الجامع قد يكون الجامع أمراً قريباً مبتذلاً وقد يكون أمراً خاصاً يحتاج ادراكه إلى تأمل. تلك هي حيثيات التقسيم وإليك بيانها شرحاً وتفصيلاً.

#### التقسيم الأول للاستعارة

تنقسم الاستعارة باعتبار الطرفين من حيث ادراكهما بالحس أو بالعقل إلى الأقسام الآتية:

أولاً: استعارة محسوس لمحسوس: إذا كان طرفاها محسوسين والجامع قد يكون حسياً أو عقلياً.

ثانياً: إستعارة معقول لمعقول: إذا كان الطرفان عقليين ولا يكون الجامع إلا عقلياً.

ثَالثاً: إستعارة محسوس لمعقول: وهذا إذا كان المستعار حسياً والمستعار له عقلياً.

رابعاً: استعارة معقول لمحسوس: وذلك إذا كان المستعار عقلياً والمستعار له حسياً. وإليك بيان ذلك:

#### أولاً: استعارة المحسوس للمحسوس: ونمثل لها:

(١) بقوله سبحانه: (وتَرَكَنا بَعْضَهُم عُرْ يَوْمَنلْ يَمُوجُ فِي بَعْض) [الكهف ٩٩] فالمستعار الموج، والمستعار له اضطراب يأجوج ومأجوج، وهما حسيان لأن كلاً من موج الماء واضطراب القوم يدرك بالحس والجامع بينهما وهو الحركة أمر حسي كذلك.

- (٢) ومنه قوله سبحانه: (واشْنَعَلَ الرَّأْسُ شَيْباً) [مريم ٤] فالمستعار الاشتعال، والمستعار منه النار، والمستعار له انتشار الشيب في الرأس، وكل من المستعار له والمستعار منه أمر محسوس والجامع كذلك وهو الظهور.
- ٣) قوله سبحانه: (والصُبح إذا تَنفَس) [التكوير ١٨] فالمستعار التنفس، والمستعار له
   الاشراق، وكلاهما محسوس، وكذلك الجامع.
- (٤) ومن استعارة المحسوس للمحسوس قوله سبحانه: (وآيةٌ لَهُمُ اللّيلُ نَسْلَحُ مِنْهُ النّهَارِ) [يس ٣٧]، فالمستعار السلخ، وهو كشط الجلد، والمستعار له هو ذهاب النهار عن الليل بدليل قوله (فإذا هم مظلمون)، والجامع عقلي لأنه تَرَتُّبُ شيء على شيء.
- (ه) ومنه قوله سبحانه: (وَفِي عَاد إِذْ أُرْسَلْنَا عَلَيْهِم ُ الرَّبِّحَ الْعَقيم) [الذاريات ٤١] فالمستعار العقم: وهو صفة المرأة التي لا تلد، والمستعار منه المرأة، والمستعار له الريح التي ليس فيها غيث، والجامع عقلي وهو عدم النفع.
- (٦) ومن هذا قوله سبحانه: (فَمَا زَالَتْ تَلْكَ دَعُواهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً خَامِدين) [الأنبياء ١٥]، فالمستعار قوله حصيداً، والمستعار منه الزرع لأنه هو الذي يحصد، والمستعار له المعذَّبون وكلها أمور محسوسة، والجامع: (الهلاك) وهو أمر عقلي.
  - ( $^{(\vee)}$ ) ومن استعارة المحسوس للمحسوس قول مرارة بن منقذ $^{(\vee)}$ :
- تَهْلِكُ الْسِدْرَاةُ فَسِي أَفْنَانِهِ فَاإِذَا مَسَا أَرْسَلْسَتَهُ يَنْعَفِرُ وَالْمَسَانَ كُمَا تَعْلَم -، والمستعار له الشعر، وهما أمران محسوسان، وكذلك الجامع: وهو الطول والنعومة.
  - (A) ومنه قول المسيب بن علس<sup>(۲)</sup>:
- وإِنَّهُ مُ قَدْ دُعُ وَ دَعْ وَةً سَيَتْبَعُهِ الْذَنَ وَلَالَّهُ الْمُلَابِ وَكَالِهُما محسوس.

<sup>(</sup>١) المفضليات ص ٩٠ قصيدة رقم ١٦.

<sup>(</sup>٢) الصناعتين ص ٢١٨.

 $(^{(1)})$ ومنه قول بشاقة بن عمرو

وَمِــنْ نَسْـــجِ دَاوُودَ مَوْضُــونَــةً تَــرى لِلْقَوَاضِــبِ فِيــهــا صــليــلاً عَــليــلاً حيث استعار نسج الخيوط لسرد الدروع وكلاهما محسوس.

- ومن استعارة المحسوس للمحسوس قول المتنبي $^{(\Upsilon)}$ :
- في الخَدِّ أَنْ عَدِّرَمَ الخَلِيدِ طُ رَحيلاً مَطَدِّ تزيدُ بِ الخُدودُ مُحُدولاً في الخَدودُ مُحُدولاً في الخدولاً مُحدولاً مُحدولاً فالمنافرة والمستعار المطرة والمستعار له الدمع وكلاهما محسوس.
- (١١) ومن استعارة المحسوس للمحسوس قول الحجاج: «وإن أمير المؤمنين نثر كنانته وعُجُمَ عيدانها فوجدني أصلبها عوداً فرماكم بي»، فالمستعار السهام، والمستعار له الرجال، وكلاهما محسوس.
  - (۱۲) ومن استعارة المحسوس للمحسوس: قول مسكين الدارمي $^{(7)}$ :

لحَافِي لِحَافُ الضَّيْفِ وَالبَيْتُ بَيْتُ فَ وَلَـمْ يُلْهِنِي عَنْهُ غَـزَالٌ مُقَـنَّعُ أَحَدِيثَ مِـنَ القِـرَى وَتَعْلَمُ نَفْسِي أَنَّهُ سَـوْفَ يَهْجَـعُ أَحَدَّتُهُ إِنَّ الصَدِيثَ مِـنَ القِـرَى

فالمستعار الغزال، والمستعار له المرأة الجميلة، وكلاهما محسوس، وأمثلة هذا النوع كثيرة. ونرجوا أن يكون فيما ذكرناه غُنْيةُ لك.

#### ثانياً: استعارة المعقول:

ونمثل لها بقوله سبحانه: (وَلَمَّا سَكَتَ عَنْ مُوسَى الْغَضَبُ) [الأعراف ١٥٤]، فالمستعار السكوت، والمستعار له الزوال والذهاب، وكلاهما معقول لا يدرك بالحس. ومنه قوله سبحانه: (قَالُوا يا وَبِلْنَا مَنْ بَعَثَنا مِنْ مَرْفَكِناً) [يس ٥٢]، فالمستعار الرقاد، والمستعار له الموت،

179

<sup>(</sup>١) المفضليات ص ٥٩، قصيدة رقم ١٠، نسج داوود: يريد الدروع، موضونةً: أي نُسجت حلقتين حلقتين (مضاعفة)، القواضب: السيوف القاطعة، الصليل: الصوت على الشيء اليابس.

<sup>(</sup>٢) ديوانه جـ ٣، ص ٣٤٩ / أنَّ عزم: أي لأجل أن عزم والخليط الذي يخالطك ويعاشرك والمراد به الحبيب والخليط أيضاً القوم الذين أمرهم واحد، ومحول الخد: شحوبها وتخدر لحمها وذهاب نضرتها، والمطر من شأنه أن تخصب به البلاد ويخضر العشب.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ص ٥١.

وكل من الرقاد و الموت لا يدرك بالحس. وفي الآية وجه آخر نحدتك عنه فيما بعد إن شاء الله، ومنه قوله سبحانه في وصف جهنم: (تَكَارُ تَمَيْزُ مِنَ الْغَيْظُ) [الملك ٨]، فالمستعار الغيظ، والمستعار له حالة النار، في انتقامها من العصاة وكلاهما أمر معقول، ومنه قوله تعالى: (أُولئكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُ الضَّلالَة بالهُدَى) [البقرة ١٦]، فالمستعار الاشتراء والمستعار له الاستبدال وكلاهما معقول. ومنه قول عمرو بن كلثوم (١):

أَلاَ أَبْلِعِ النُّعْمَانَ عَنِّسي رِسَالَةً فَمَجْدُكَ حَوْلِيٌّ وَلُؤْمُكَ قَصارِحُ

يريد أن يقول: إن مجده حادث وإن لؤمه قديم، أي أن مجده عارض ولكنه أصيل في اللؤم، والحولي ما مر عليه حول، فالمستعار الحول، والمستعار له حدوث المجد وكلاهما معقول ومنه قول الخنساء (٢٠):

وَقَدْ جَعَلَتْ فَيِ نَفْسِهَا أَنْ تَخَافَيهُ وَلَيْسِسَ لَهَا مِنْهُ سَلِمٌ ولا حَرْبُ فالسلام والحرب مستعاران لحالتي الصفاء والغضب وكلها من الأمور المعقولة.

#### ثالثاً: استعارة المحسوس للمعقول:

وأما استعارة المحسوس المعقول، فمثل قوله سبحانه: (أمر حسبتُمر أن تَل خُلُوا الجَنَّةُ وَلَمَّا يَأْتَكُمر مَثَلُ الَّذِينَ خَلُوا مِن قَبلكُمر مَسَّتْهُم البَاسَاءُ والضَّرَّاءُ وَزَلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولَ والنَّين آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْر الله الا إنَّ نَصْر الله قَرِيب [البقرة ٢١٤]، فالمستعار الرالزلة)، وهي أمر محسوس، والمستعار له (الضيق والحرج) الذي يلقاه الأنبياء والمؤمنون وهو أمر معقول ومنه قوله سبحانه: (ضُرِبَت عَلَيْهِم الذَّلَّةُ أَيْنَما نُقُنُوا إلا بحبل من الله وحبل من الناس [آل عمران ٢١٢]، فإن المستعار وهو (الحبل) محسوس، والمستعار له وهو (المعونة) معقب وله والآية الكريمة نزلت في اليهود، وهي تصوير دقيق لواقعهم على مدى التاريخ كله، ولكنهم فاليهود ضربت عليهم الذلة دائماً؛ أي أحاطت بهم، وهذا واقعهم على مدى التاريخ كله، ولكنهم فاليهود ضربت عليهم الذلة دائماً؛ أي أحاطت بهم، وهذا واقعهم على مدى التاريخ كله، ولكنهم

<sup>(</sup>١) البديع / ابن المعتز ص ٣١، الصناعتين ط الأولى ص ٢١٩. حولي: ما أتى عليه حول، والقارح من الإبل: ما أتى عليه خمس سنين أي أن لؤمه قديم ومتأصل.

<sup>(</sup>٢) ديوان الخنساء ط بيروت ١٩٦٢ ص ٩.

قد يجدون متنفساً لهم بحبل من الله وحبل من الناس، ونلحظ هنا أنه قدم حبل الله على حبل الناس – وهناك ملحوظة أخرى وهي أن العطف كان بالواو، أي حبل من الله (و) حبل من الناس، ولم يكن (أو) فلم يقل «أو حبل من الناس» – وقد يتساعًل القراء: قد يجد اليهود الحبل من الناس كما هو شائهم مع أمريكا وغيرها، فكيف يجدون حبل الله؟! والجواب كما يظهر لي من الناس كما هو شائهم مع أمريكا وغيرها، فكيف يجدون حبل الله؟! والجواب كما يظهر لي المسلمون غير ملتزمين بشرع الله فإن الله يعاقبهم بمد الحبل اليهود، وحينما يرجع المسلمون المسلمون غير ملتزمين بشرع الله فإن الله يعاقبهم بمد الحبل اليهود، وحينما يرجع المسلمون الي تحكيم شرع الله ويتحقق قول الرسول صلى الله عليه وسلم: «لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود، فيقتلهم المسلمون، حتى يختبئ اليهودي من وراء الحجر والشجر، فيقول الحجر أو الشجر: يا مسلم، يا عبد الله، هذا يهودي خلفي فتعال فاقتله. إلا الغرقد، فإنه من شجر اليهود» (أ، فهناك يفقد اليهود حبل الله وبفقدهم حبل الله يفقدون حبل الناس كذلك، ويتحقق قول الله تعالى: (وإذ تَأذَّن رَبُّك لَبَع شَنْ عَلَيْهم إلى يَوْم التيامة مَن يَسُومهُم سُوء العَذَاب إنَّ ربَّك لَسَرِيع العَنَاب وإنَّه لغنُورٌ رحبم) [الأعراف ١٦٧].

ومنه قوله سبحانه: (وإذ أخذ الله ميناق الذين أونوا الكتاب لتببئنه للناس ولا تكلنكونه فنبكروه وراء ظهورهم [آل عمران ١٨٧]، فالنبذ وهو طرح الشيء أمر محسوس، وهو المستعار، والمستعار له: الترك والإعراض وهو شيء معقول ومنه قوله سبحانه: (وإذا رأين الذين يَخُوضُون في آباتنا فَأَعْرِض عَنْهُم حَنْى يَخُوضُوا في حَديث غَيْرِه ) [الانعام ٢٦]، فإن الخوض: وهو في آباتنا فَأَعْرِض عَنْهُم حَنْى يَخُوضُوا في حَديث غَيْرِه ) [الانعام ٢٦]، فإن الخوض: وهو الحركة في الماء أمر محسوس - وهو المستعار - والمستعار له وهو الهزء بالآيات أمر محسوس - وهو المستعار - والمستعار المور المادية أمر محسوس - وهو المستعار -، والمستعار له وهو الانحراف عن الحق والتبديل والتغيير أمر معقول، ومنه قوله سبحانه: (افَمَن أسسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَفُوى مِن الله ورضوان خَيْرٌ أمَّن أسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُف هَارٍ فَانْهَارَ بِه فِي نَارِ جَهَنَم ) [التوبة ١٠٩]، فالمستعار البنيان وهو أمر محسوس، والمستعار له الاعتقاد وهو أمر معقول، ومنه قوله سبحانه: (فَاصَلَ عَامَ البنيان وهو أمر معقول، ومنه قوله الاعتقاد وهو أمر معقول، ومنه قوله سبحانه: (فَاصَلَ عَامَ الله عَنْ أَرَا الحَجر ١٤٤) فالصدع وهو شق

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم - كتاب الفتن واشراط الساعة - باب (لا تقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل فيتمنى أن يكون مكان الميت من البلاء).

الأشياء الصلبة أمر محسوس وهو المستعار، والمستعار له: التبليغ وهو شيء معقول.

ومنه قوله سبحانه: (بَلْ قَلْرَفُ بِالْحَقِ عَلَى البَاطِلِ فَيَدَامُغُهُ فَإِذاً هُو زَاهِقَ [الأنبياء ١٨]؛ فالقذف وهو: الإلقاء بشدة، والدمغ وأصله: كسر الدماغ أمران محسوسان، وكل منهما مستعار، والمستعار له علو الحق وذهاب الباطل وهما معقولان. ومنه قوله سبحانه: (بسمر الله الرّحمن الرّحمن الرّحيمر. الركتاب أنزلنالا إليك لتُخرج النّاس من الظّلُمات إلى النّور) [إبراهيم المرّحمن الرّحيم الركتاب المنتعار وهما محسوسان، والمستعار له الإيمان والكفر معقولان. كذلك قوله سبحانه: (إهدنا الصّراط المستعار وهو محسوس كذلك قوله سبحانه: (ولا تَمُدن عَبْنَيك إلى مَا لأنه الطريق، والمستعار له الإسلام وهو معقول، وقوله سبحانه: (ولا تَمُدن عَبْنَيك إلى مَا الانشعال في الدنيا والرغبة فيها معقول. وكذلك قوله سبحانه: (المَر تَرَ النَّهُ في كُلِّ واد يهيمون) [الشعراء ٢٥٥]، فالمستعار وهو الوادي محسوس، والمستعار له وهي المعاني التي يهيمون) [الشعراء و٢٥]، فالمستعار وهو الوادي محسوس، والمستعار له وهي المعاني التي يعالجها الشعراء عادة أمر معقول.

ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «الإيمان بضعٌ وستُونَ شعبة» (١) فالمستعار وهو الشعبة محسوس، والمستعار له خصال الإيمان وهي معقولة، كذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «بني الإسلام على خَمْس» (٢) فالمستعار البيت نو الدعائم وهو محسوس، والمستعار له أركان الإسلام وهو أمر معقول. وهذا غيض من فيض، وأظنك تتسائل عن سبب كثرة هذا النوع؟ وإذا رجعت إلى ما قررناه لك من قبل حينما حدثناك عن التشبيه ومقدمات الاستعارة تدرك السر لكثرة هذا النوع من الاستعارة.

فقد عرفت عند الحديث عن التشبيه أنه يكثر فيه تشبيه المعقول بالمحسوس لأن المستعارة، أن المستعار المستعارة، أن المستعار

<sup>(</sup>١) رواه البخاري كتاب الإيمان، باب (أمور الإيمان) ٢١/١، ورواه مسلم كتاب الإيمان باب (بيان عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدناها وفضيلة الحياء، وكونه من الإيمان) ٦٣/١.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري كتاب (الإيمان)، باب (الإيمان وقول النبي صلى الله عليه وسلم: بني الإسلام على خمس) ١٣/١، ورواه مسلم كتاب (الإيمان) باب (بيان أركان الإسلام ودعائمه العظام ٥/١٥.

له هو المشبه دائماً، وهذا ما تجده هنا في هذا النوع. أعني استعارة المحسوس المعقول، فالمستعار - كما رأيت - محسوس، والمستعار له معقول، وقد عرفت أن المستعار له هو المشبه، والمستعار هو المشبه به، ففي قوله تعالى: (كَتَابُ ٱنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُلُمَاتِ إِلَى النُّورِ) [إبراهيم ١] الذي مر من قبل رأيت أن كلاً من الظلمات والنور مستعار والكفر والإيمان مستعار له. ولو أردنا أن ننشيء تشبيهاً الشبهنا الكفر بالظلمات، والإيمان بالنور، وهو تشبيه معقول بمحسوس - كما ترى - .

وهو في الشعر كثير – كذلك – ومنه بيت الحماسة $(^{1})$ :

قَوْمٌ إِذَا الشَّرُّ أَبْدَى نَاجِذَيْهِ لَهُ حمْ طَارُوا إِلَيْهِ زُرَافَاتٍ وَوُحْدَانا

فالمستعار السبع ذو المخالب وهو محسوس، والمستعار له العدوان وهو معقول. ومنه قول الآخر:

مَنرَمَتْ حِبَالَكَ بَعْدَ وَمُلْلِكَ زَيْنَدِبُ وَالدَّهْدِ وَالدَّهْدِ فَيِهِ تَصَدِرُهُ وَتَقَلُّب

فالمستعار الحبل وهو محسوس، والمستعار له العهد وهو معقول، ومنه قول عمرو ابن كلثوم (٢):

وَقَدْ هِرَّتْ كِلابُ الجِنِّ مِنِّا وَشَذَّبْنَا قَتَادَةَ مَنْ يَلينا

والقتادة شجر القتاد، والتشذيب قطع أغصانها وشوكها، فالمستعار القتادة وهي شجرة محسوسة، والمستعار له القوة والشوكة أي اضعفنا قوة وشوكة من يقرب منا وينازعنا. ومنه قول الخنساء ترثى أخاها صخراً (٢):

فَقَدْ خَلَّــى أبو أَوْفَــى خِــلالاً علــي فَكُلُّهـا دَخَلَـت شعِابـي فَقَدَ خَلَــي فَكُلُّهـا دَخَلَـت شعاب الشجرة وهي محسوسة، والمستعار له جوانب النفس وهي معقولة.

#### رابعاً: استعارة معقول لمحسوس:

وهو لا شك أقل من سابقة لأن تشبيه المحسوس بالمعقول لا يكون إلا نادراً، وذلك إذا

174

<sup>(</sup>١) ديوان الحماسة ١/٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) المعلقات ص ١٢٣. هرت: كرهت، كأنه يقول: رهبتنا كلابُ الجن لما نفعل بالإنس، وفي رواية: (كلاب الحي) أي شعراءُه.

<sup>(</sup>٣) المفضليات، قصيدة ١٥٣ ص ٤٨.

كان المعقول من الظهور بحيث نجعله أصلاً نشبه به المحسوس، ومثاله من كتاب الله تعالى: (إِنَّا لَمَّا طَغَى المَاءُ حَمَلُنَا كُم فِي الجَارِية) [الحاقة ١١]، فالطغيان أمر معقول لأنه صفة للإنسان يعني تكبره وخروجه عن حد الاعتدال، وهو المستعار، والمستعار له ارتفاع الماء وعلوه وهو محسوس (١) ومنه قوله سبحانه: (والمَّا عَادٌ فَاهُلْكُوا بربح صَرْصَرِ عَانبة) [الحاقة ٦]، فالعتو مستعار، وهو أمر معقول، والمستعار له شدة الربح، وهو أمر محسوس، وكذلك قوله سبحانه: (حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أُوزَارَهَا) [محمد ٤]، فالمستعار الأوزار وهو معقول والمستعار له ألات الحرب وهي محسوسة وكذلك قول ميمون بن قيس:

وأَعْددَتُ لِلْحَدرْبِ أَفْزَارَهَا رَمَاحًا طِوَالاً فَخَيْداً نُكُدوراً

#### التقسيم الثاني للاستعارة

تنقسم الاستعارة من حيث الطرفان – كذلك – إلى عنادية ووفاقية، ذلك لأن الطرفين أعني المستعار والمستعار له إن أمكن التقاؤهما فالاستعارة وفاقية، خذ مثلاً قول الله سبحانه (أُومُن كَانَ مَيتاً فَأَحْيَنْاًلاً) [الأنعام ١٢٢]، والمقصود أومن كان كافراً ضالاً فهديناه، المستعار الإحياء والمستعار له الهداية والإيمان، تُرى أيمكن أن تجتمع الحياة مع الإيمان أم لا؟ أليس من الممكن أن يجتمع هذان الوصفان في شخص واحد؟. إن ذلك مما لا ينكره أحد، إذن هذه الاستعارة وفاقية.

وخذ مثلاً قوله سبحانه: (اشْتَرَوا الضَّلالَة بالهُدى) [البقرة ١٦]، وقد عرفت أن المستعار الإشتراء والمستعار له الاستبدال، ألا يمكن أن يجتمع المستعار والمستعار له معاً؟ بلى، إن ذلك ممكن، فقد يكون الشخص مشترياً ومستبدلاً.

أما الاستعارة العنادية فهي التي لا يمكن أن يجتمع فيها طرفاها معاً، ونمثل له بقوله سبحانه في الآية السابقة: (أُومَن كَانَ مَيْتاً فَأَحْبَيْناًلا) [الأنعام ١٢٢]، وقد عرفت أن في قوله أحييناه استعارة وفاقية، بقيت في الآية استعارة أخرى لم نتحدث عنها، وهي في قوله تعالى: {ميتاً} وهو مستعار والمستعار له (الضلال) والموت والضلال لا يجتمعان لأن الضلالة وصف للشخص في حال حياته أما إذا وصفناه بالضلال بعد موته فهو مجاز مرسل علاقته اعتبار ما

<sup>(</sup>١) سيأتي لهذا مزيد تفصيل عند حديثنا عن الاستعارة في القرآن إن شاء الله.

ومن الاستعارة العنادية حديثك عن الشيء بضد ما تذكر، أي أن تذكر شيئاً ولكنك تريد ضدّه، وهذا قد يكون على سبيل التَّمَلُّح أي التَفَكُّه والتَنَدُّر، كأن تقول: «رأيت شمساً» وتريد زنجية سوداء، و «رأيت حاتماً» وتريد بخيلاً، و «رأيت أسداً» وتريد جباناً، وقد يكون على سبيل التهكم كما في قوله سبحانه: (فَبَشِّرُلا بُعَدَاب البمر) [لقمان ۷]، وأنت تعلم أن البشارة إنما تكون في الخير، وكقوله سبحانه: (ذُنَ إنَّك انت العزيز الكرير) [الدخان ٤٩]، والمراد ما هو ضد هذين الوصفين، وما ذكره سبحانه عن قوم شعيب وقولهم له: (إنَّك لآنت الحكيم الرشيد) [هود ٨٧]، وقوله سبحانه: (قُل بنسماً بأمر كمر به إيمانكم إن كنتُم مُؤمنين) البقرة ٣٣]، فقوله تعالى: (أيمانكم) تهكم بهم وقد كثرت هذه الاستعارة في الشعر العربي. يقول الدكتور أحمد الصاوي:

«وفي اطار التهكم ذهب الشعراء الجاهليون كل مذهب في تصوير ما نزل بساحة الأعداء من قتل صاروا بعده جزراً للضباع والسباع وجوارح الطير، وما ألقى في قلوبهم من رعب ففروا هاربين، ولكي يصور الشعراء الجاهليون ما كان قومهم يفعلونه بأعدائهم وهم يُصلُونهم نيران هذه الحروب الحامية الضارية راحوا يستعيرون الكأس في شماتة وتهكم لما يلقاه عدوهم من قتل وإيلام يذيقونه اياها مرة في أكثر الأحيان، ومشفوعة بما يخصصها بلون من ألوان النكال كأن تكون كالنار أو مملوءةً بالسم الناقع أو مكروهة الجرعات.

وهم وإن لم يذكروا الكأس مستعارةً يذكرون التصبيح أي تشبيه غارة الصباح بخَمْرة الصباح بخَمْرة الصباح على سبيل الاستعارة التصريحية الساخرة، وإذا تركوا هذا أو ذاك فكثيراً ما شبهوا العدو المفيد بالضيف وعبروا عن التنكيل به بالقرى تهكماً، وفي بعض الأحيان يقرنون بين الصورتين، صورة التصبيح والقرى في أبيات متعاقبة.

هذا ولم يقتصر أمر التهكم على هذه الصورة بعينها، وإنما تراهم يستخدمون بجانب ذلك استعارة التشذيب والمعانقة تهكماً بعدوهم في أوقات الالتحام به في ساحات المعارك، وجدير بالذكر أن هذه الصور التهكمية جميعها وردت في شعر الحرب، وكأن هذا النوع من الشعر أمند ميداناً، وأحسن جرياناً لهذا النوع من الصور لدقة المناسبة، وضرورة الفخر، ثم إنني رأيت مجال التهكم يكاد يكون منحصراً في هذه الصورة التي ذكرت»(۱).

« ... يستعير عمرو بن كلثوم القِرى في أبيات يفخر بها على بكر فيقول متهكماً <sup>(\*)</sup>:

<sup>(</sup>١) فن الاستعارة ص ٩ ق.

<sup>(</sup>٢) شرح المعلقات للزوزني ص ١٢٤ - ١٢٥، والمرداة: الصخرة التي تُكْسَرُ بها الصخور.

نَزَلْتُ م مَنْ زِلَ الأَضْيَ افِ مِنَّ ا فَأَعْجَ لُنَا الْقِ رَى أَنْ تَشْتِمُ ونَا قَرَيْنَاكُمْ فَعَجَّلَنَا قِرَاكُمْ قُصَبِيْلَ الصِبُّحِ مِرْدَاةً طَحُونَا

فقد جعل تعرضهم لمعاداتهم أو لعداوتهم مثلما يتعرض الضيف للقرى، فيجعل تقتيلهم بمثابة التعجيل بتقديم القرى للضيف كراهة شتمهم إن تأخر القرى عنهم. ويقول المعقر البارقي حليف بني عامر في يوم (شعب جبلة) لعامر وعبس على ذبيان وتميم (١):

وَقَدْ زَحَفَتْ دُودانُ تَبْغِى لِتَارِهِا وَجَاشَتْ تميمُ كالفُحولِ تُخَاطِر فَبَاتُوا لَنَا ضَيْفَا وَبِثْنَا بِنِعْمَةٍ لَنَا مُسْمِعَاتُ بِالدُّفُوفِ وَزَامِر فَلَمْ نُقْرِهِمْ شَيئاً ولكِنْ قِرَاهُمُ صَبُوحٌ لَدَيْنَا مَطْلَعَ الشَّمْسِ حَاذِرُ وَصَبَّحَهُمْ عَنْدَ الشُرُوقِ كَتَائِبٌ كَأَرْكَانِ سَلْمَى سَيْرُهَا مُتَوَاتِرُ

والاستعارة التهكمية في الأبيات غاية في الطرافة والجمال، ذلك لأن الشاعر جمع بين الضيافة والصنبوح فقد بات العدو في ضيافة القوم من بني عامر وعبس وكان لا بد من تقديم القرى له، وما كافى قراه عند مطلع الشمس سوى صبوح كتائب الحرب والفتك، التي ذاقوا منها الوبال والتنكيل، في الوقت الذي فيه بنو عامر ينعمون بسماع الغناء، ويطربون لضرب الدفوف، وهذه الصورة تنضم إلى الصورة الاستعارية لتبلغ بالمعنى أقصى حد من التهكم والسخرية الصادرة في الأساس عن انفعال قوي عميق»(٢).

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ه/١٤٤، الصبوح: ما يشربُ في الصباح، حازر: الحامض من اللبن أو النبيذ، أركان سلمى: أقدامها.

<sup>(</sup>٢) فن الاستعارة ص ٦٢ – ٦٤

#### التقسيم الثالث

#### الاستعارة التصريحية والمكنية

#### ١- الاستعارة التصريحية:

عرفت من قبل أن الاستعارة تشبيه حذف أحد طرفيه، وقد عرفت أن طرفي التشبيه هما المشبه والمشبه به، فالطرف المحذوف إذن تارة يكون المشبه وتارة يكون المشبه به. خذ مثلاً قوله سبحانه: (إهْلُنَا الصِّرَاطَ المُستَقيم) [الفاتحة ٦] والصراط هو الطريق - كما عرفت من قبل - فقد شبه الدين بالصراط بجامع التوصيل إلى الهدف في كل منهما، وحذف المشبه وهو الإسلام وابقى المشبه به، وخذ مثلاً قوله سبحانه: (بسمر الله الرَّحْمَن الرَّحيم ألرَ كتابً أَزَلَنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إلى النَّور) [إبراهيم ١] فقد شبه الكفر بالظلمات. والإيمان بالنور وحذف المشبه، وأبقى المشبه به، وخذ مثلاً قول المتنبي (١):

تَعَرَّضَ لِي السَّحَـابُ وَقَـدْ قَفَلْنَـا فَقُلْت لِللِّكَ إِنَّ مَعِيْ السَّحَـابَـا

فقد ذكرت كلمة السحاب مرتين: المرة الأولى في الشطر الأول ويعني به السحاب الحقيقي، والمرة الثانية في الشطر الثاني ويعني به الممدوح الكريم والقرينة التي تدل على ذلك كلمة (معي)، لأنه لا يعقل أن يكون معه السحاب الحقيقي، واستمع إلى قول المتنبى (٢):

وَلَمْ أَرَ مِثْلِي مَنْ مَشَى البَدْرُ نَحْوَهُ ولا رَجُلِاً قَامَتْ تُعَانِقُهُ الأسْدُ

فكل من كلمتي (البدر) و (الأسد) مشبه به في الأصل وقد حذف المشبه، وقرينة ذلك كلمة (مشى) في الشطر الأول، و (تعانقه) في الشطر الثاني لأن البدر لا يمشي، ولأن الأسند لا تعانق.

واستمع إلى قوله تعالى: (ذَلكَ لَمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مَنْكُمُ) [النساء ٢٥] وأصل العنت: كسرُ العظم، وأريد به في الآية الكريمة المشقة التي يجدها الإنسان في مكابدة شهوته، كما يدل عليه سياق الآية بجامع الإيلام في كل منهما، فقد شبهت المشقة بكسر العظم، وحذف

<sup>(</sup>١)ديوان المتنبي جـ١، ص ٢٧٣ قفلنا: رجعنا، وإليك: بمعنى أكفف، يأمر السحاب بأن ينظر إلى الأمير يرجو مطره، كما ترجو الناس من السحاب مبالغة في جود الأمير حتى صار السحاب مفتقراً إلى سقياه.

<sup>(</sup>٢) ديوانه جـ٢، ص ٩٧.

المشبه، واستمع إلى قول الشاعر $^{(1)}$ :

فَأَمْ طَرَت لُوْ لُؤا مِنْ نَرْجِ سِ وَسَقَتْ وَرْدَاً وَعَضَّتُ على العُنابِ بِالبَردِ

ففي البيت خمس استعارات: فقد شبه الدمع باللؤلؤ، والعيون بالنرجس، والخدود بالورد، والأصابع بالعناب، والأسنان بالبرد.

ومن بديع الاستعارة قول امريء القيس $^{(7)}$ :

وَقَدْ أَغْتَدِي والطَّيْسِ فَكُنَاتِهَا بِمُنْجَسِرِدٍ قَيْسِدِ الأَوَابِدِ هَيْكَسِلِ

لما كان فرسه سريعاً يمنع الصيد من الفرار وصفه بأنه قيد، والقيد هو ما يوضع في الرجل من الحديد؛ فيمنع المقيد من الحركة، ومن هنا كان لطف الاستعارة، فالفرس في الحقيقة مانع للصيد من الفرار، ولكن امراً القيس تناسى كلمة مانع وعبر بالقيد لأن القيد أقوى من المنع لأنه يحول بين المقيد وبين الحركة.

في الأمثلة المتقدمة جميعها استعارات حذف منها أحد طرفي التشبيه، وقد رأيت أن الطرف المحذوف هو المشبه والمذكور هو المشبه به. كل استعارة من هذا القبيل حذف منها المشبه، وذكر المشبه به تسمى تصريحية؛ لأنه صرح فيها بلفظ المشبه به.

<sup>(</sup>١) وهو الوأواء الدمشقي.

<sup>(</sup>Y) ديوان امرء القيس تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ص ١٩، ٤٦. الوكنات: أعشاش الطير، المنجرد: الفرس القصير المنجرد: الفرس الشعر، ويقال إنه المنسلخ الماضي عند السباق، الأوابد: الوحش، الهيكل: الفرس الضخم، والمعنى أنه يخرج مبكراً – قبل خروج الطير من أعشاشها – بفرسه السريع الضخم الذي يمنع الصيد من الفرار.

#### ٢- الاستعارة المكنية:

ولعلك تتوق نفسك إلى معرفة الاستعارة المكنية وهي التي حذف منها المشبه به وذكر المشبه، ونبدؤك بقول الله تبارك وتعالى يوصي الإنسان خيراً بوالديه: (واخفض لَهُما جناًحَ النَّلُ مِنَ الرَّحْمَة) [الإسراء ٢٤] ويقوله سبحانه: (وأوفُوا بِعَهْدُ الله إذا عاهدَ نَمْرُ ولا تَنْقُضُوا الله مِن الرَّحْمَة وكيدها وقد جعَلْتُمرُ الله عَلَيْكُمرُ كَفَيلاً إنَّ الله يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ولا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزَلَها مِن بَعْدِ قُوقٌ النَّكَاثاً [النحل ٩١] ولنقف مع هاتين الآيتين.

كلمة (النقض) استعملت مرتين؛ مرة بجانب الغزل وهو ما يغزل من الصوف أو ما يشبهه، ومرة بجانب الأيْمان، وأنت تعلم أن النقض يستعمل حقيقة للأشياء المادية فهو في يشبهه، ومرة بجانب الأيْمان، وأنت تعلم أن النقض يستعمل حقيقة للأشياء المادية فهو في تفريق قوله تعالى: (وَلاَ تَكُونُوا كَالَّتِي نَفَضَتْ عَزلَها) استعمل فيما وضع له، لأنه وضع في تفريق الأشياء المادية، ولكن استعمالها في الآية الأولى (ولا تَنفُضُوا الاَيْمَان بَعند تَوكيدها) استعمال مجازي لأن الأيمان ليست شيئاً مادياً - كما تعلم - ولكن: أين الاستعارة في الآية الكريمة؟.

إننا ونحن ننعم النظر في الآية الكريمة نجد أن الأيْمان قد شبهت بالحبال بجامع (الربط) في كل منهما، ثم حذف المشبه به وهو (الحبال) وبقي المشبه وهو (الأيْمان)، وقد رمزنا له بشيء من لوازمه أي أبقينا له صفة تدل عليه، وهي النقض لأن النقض في الحقيقة من لوازم الحبال فهي التي تنقض.

أما الآية الأولى فقد أمر الله الأبناء أن يُذلوا للآباء، وقد شبه الذل بالطائر وحذف المشبه به ولكننا رمزنا له بشيء من لوازمه وهو الجناح، وهناك وجه آخر في الآية الكريمة وهو أن يشبه الجانب بالجناح فتكون الاستعارة تصريحية، وسنزيدك حديثاً عنها فيما بعد إن شاء الله.

واستمع إلى قول النبي صلى الله عليه وسلم: «بني الإسلام على خمس» (١) ولعلك تدرك بلا عناء ولا صعوبة أن هذه استعارة، فقد شبه الإسلام بالبيت فكما أن للبيت أركاناً ودعائم يقوم عليها، فكذلك الإسلام، ولكن حُذف المشبه به وهو البيت، وأبقينا له شيئاً من صفاته المجوهرية أي رمزنا له بشيء من لوازمه وهو البناء؛ لأن البناء من لوازم البيت. واستمع كذلك

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۱۷۲.

إلى قول النبي صلى الله عليه وسلم «الإيمان بضع وسبعون شعبة» (() والشعبة شيء مادي كشعاب الجبال وشعاب الشجر، ففي الحديث الشريف تشبيه الإيمان وقد تعددت اصوله وقضاياه بالشجرة ذات الشعاب والفروع الكثيرة وحُذف المشبه به وهو الشجرة، ولكننا رمزنا له بشيء من لوازمه وهو الشعبة.

واستمع إلى قول الشاعر $^{(7)}$ :

وَإِذَا الْمَنِيَّ لَهُ أَنْشَبَ تُ أَظْفَارَهَ اللَّهَ اللَّهَ عَلَى تَم يُمَ قَ لِا تَنْفَعُ

وأظنك تدرك الآن على ضوء ما تقدم لك من الآيات والأحاديث السابقة أن الشاعر أراد تشبيه المنيّة بالسبَّع الذي لا يفرق عند افتراسه بين الناس، وكذلك المنية، وقد حذف المشبه به وهو السبع ورمز له بشيء من لوازمه وهي الأظفار. واستمع إلى قول ابن المعتز<sup>(٣)</sup>:

قَدِ انْقَضَتُ دَوْلَةُ الصِّيَامِ وَقَدْ بَشَّرَ سُعُمُ الهِلاَلِ بِالعِيدِ (٤) يَتُكُو التُّرَيَّا كَفَاغِدرٍ شَرِهٍ يَفْتَحُ فَاهُ لأَكُدلِ عُنْقُ ودِ

فقد أضاف الدولة للصيام، والدولة في الحقيقة تكون لذوي السلطان من الناس، فقد شُبّه الصيام بصاحب الدولة بجامع النفوذ في كل وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو الدولة.

ويقيني – بعد ذلك – أنك تتساءل عن سر الفرق بين النوعين، فالاستعارة التصريحية ذكر فيها المشبه به ولم يشر إلى المشبه بشيء. أما المكنية فقد حذف منها المشبه به ولكنه رمز له بشيء من لوازمه، ولكي يسهل الجواب عليك وييسر لك أمره، فإني أذكرك بما قررته لك من قبل عندما حدثتك عن أركان الاستعارة، فلقد بينت لك أن للاستعارة أركاناً ثلاثة: المستعار له وهو المشبه، والمستعار والمستعار منه وهما لفظ المشبه به ومعناه.

المشبه به يشتمل على ركنين من أركان الاستعارة، إذن هو العنصر الرئيس، لذلك لا بد من فرق بينهما؛ لأن طبيعة كل منهما تختلف عن الآخر في الاستعارة، حذف المشبه يذهب بركن واحد من أركانها فقط، وحذف المشبه به يذهب بركنين اثنين، كان لا بد إذن من أن نرمز بشيء من لوازمه وإلا فُقدت الاستعارة من الكلام، فلو حذفنا كلمة (جناح) وكلمة (نقض) من

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۱۷۲.

<sup>(</sup>٢) وهو أبو ذؤيب الهذلي، شرح اشعار الهذليين ١/٨٠.

<sup>(</sup>٣) ديوانه ٣/٨٧، الصناعتين ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) وفي البيت مجاز آخر في قوله: (سقم الهلال) وقد حدثناك من قبل أنه مجاز مرسل علاقته السببية ولا مانع من أن تجعله استعارة مكنية كذلك فتشبه الهلال بالإنسان وتحذف المشبه به وترمز له بشيء من لوازمه وهو السقم.

الآيتين الكريمتين، وكلمتي (بني) و (شُعْبة) من الحديثين الشريفين وكلمة (دولة) وكلمة (أظفار) من البيتين السابقين، لزالت الاستعارة ولأصبح الكلام من اسلوب آخر غير اسلوب الاستعارة فلو قيل «كن ذليلاً لوالديك»، و «الإيمان بضع وستون قولاً وعملاً»، و «لا تحنثوا في أيمانكم»، و «ذهب أثر الصيام»، و «الموت لا يفرق بين الناس». لم يكن ذلك من الاستعارة في شيء ولكن هذا الأثر الذي أبقيناه للمشبه به هو الذي دلنا عليه.

بقيت في الاستعارة المكنية قضية خطيرة ذات شأن وأثر، وهي أن هذا الرمز للمشبه به، قد أضفناه أو أسندناه إلى المشبه، فالنقض الذي هو من لوازم الحبال أسندناه للأيمان مع أن الأيمان لا توصف على الحقيقة بالنقض، والاظفار التي هي من لوازم السباع أسندناها للمنية، والمنية لا أظفار لها – كما تعلم – والجناح الذي هو من جوهريات الطير أضفناه للذل ومن البدهي أن الذل لا أجنحة له، والدولة التي هي من لوازم ذي السلطان أضفناها للصيام وهو معنى من المعاني، والشعبة التي أسندناها للإيمان هي شيء مادي والإيمان ليس كذلك، والبناء الذي أسندناه للإسلام من لوازم البيت، لأنه شيء مادي وليس الإسلام كذلك.

هذه العملية الفنية الرائعة، وهي اضافة أو اسناد أحد لوازم المشبه به إلى المشبه تسمى استعارة تخييلية، فلقد تخيلنا أن للمنية أظفاراً وأن للإيمان شعباً وأن للأيمان نقضاً وهكذا الأمثلة جميعها.

نستطيع أن ندرك بعد هذا أن كل استعارة مكنية لا بد أن تشتمل على استعارة تخييلية مكنية، هي مكنية لأنها حذف منها المشبه به، وهي تخييلية لأننا أضفنا أو أسندنا ما هو من لوازم المشبه به إلى المشبه – ففي قول النبي صلى الله عليه وسلم: «بُني الإسلام على خمس» (١) استعارتان:

- (١) مكنية وهي تشبيه الإسلام بالبيت، وحَذْفُ المشبه به والرمزُ له بشيء من لوازمه وهو البناء.
  - (٢) وفي اسناد البناء للإسلام استعارة تخييلية، وهكذا الأمثلة السابقة جميعاً.

ومن هنا كانت الاستعارة المكنية أبلغ، وأكثر تأثيراً في النفس، وأجمل تصويراً، ذلك لأن العمل الإبداعي فيها أدق منه في الاستعارة التصريحية، ألا ترى أنها تبعث الحياة فيما ليس بحي؟ وتثير الحركة، وتنمي الخيال، فتضفي جمالاً وهي تضيف إلى الأشياء صفات تزينها وتجملها.

قال الزمخشري عند تفسير قوله تعالى: (الذينَ يَنْنُضُونَ عَهْدَ اللَّه مِنْ بَعْد مِيثَاقه) [البقرة ٢٧].

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۱۷۲.

«النقض: الفسخ وفك التركيب، فإن قلت من أين ساغ استعمال النقض في ابطال العهد؟ قلت: من حيث تسميتهم العهد بالحبل على سبيل الاستعارة، لما فيه من ثبات الوصلة بين المتعاهدين. ومنه قول ابن التيهان في بيعة العقبة: «يا رسول الله، إن بيننا وبين القوم حبالاً ونحن قاطعوها، فنخشى إن الله عز وجل أعزك وأظهرك أن ترجع إلى قومك» وهذا من أسرار البلاغة، ولطائفها أن يسكتوا عن ذكر الشيء المستعار، ثم يرمزوا إليه بذكر شيء من روادفه، فينبهوا بتلك الرمزة على مكانته. ونحو قولك «شجاع يفترس أقرانه»، «وعالم يغترف منه الناس»، «وإذا تزوجت امرأة فاستور وراس»، لم تقل هذا إلا وقد نبهت على الشجاع والعالم بأنهما أسد وبحر، وعلى المرأة بأنها فراش» ((١).

وخذ مثلاً قول أبي تمام (٢):

دِيْمَةُ سَمْحَةُ القِيَادِ سَكُوبُ مُسْتَغِيْثٌ بِهَا الثَّرَى الْمُكْرُوبُ

فانظر كيف صور الديمة بأنها سمحة القياد، ثم انظر إلى التصوير الرائع كيف صور لك هذا الجماد وهو هذا التراب هذه الصورة الحية المتحركة؟ كيف صوره بصورة من يستغيث ويستجدي؟ وإذا سألت عن سر ذلك وجماله لم تجد سبباً لذلك إلا هذا الأسلوب الاستعاري، الاستعارة المكنية، فلقد شبه الثرى برجل مسه الكرب، وأحاطت به اللأواء، وتملكته البأساء والضراء، ولقد أضمر الشاعر كل ذلك ورمز له بكلمة واحدة هي كلمة (مستغيث)، ثم أسند هذه الاستغاثة إلى الثرى، فكأنك وأنت تراها تحس بهذه الاستغاثة، وانظر إلى البيت الحماسية:

قَوْمٌ إِذَا الشَّرُّ أَبْدَى نَاجِذَيْكِ لَهُكُمْ لَهُ لَكُمُ لَلْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْ

ألا تراه كيف صور الشر بمفترس كَشْر عن أنيابه؟، وهل تظن أن جمال ذلك يعود لغير الاستعارة المكنية التخييلية؟! المكنية لأنه شبه الشر بمفترس، والتخييلية لأنه جعل للشر ناجذين يبديهما. واستمع إلى قول الفرزدق<sup>(٣)</sup>:

والشَّيْبُ يُنْهَضُ في الشَّبَابِ كَأَنَّهُ لَيْسِلٌ يَصِيِّ فَ بِجَانِبَيْهِ فَهِارُ

فهو يشبه الشيب وهو يلاحق الشباب ليزيله ويمحو آثاره، يشبه هذه الصورة بصورة الليل الذي يلاحقه النهار ليذهب أثره وليحل محلّه، هذا تشبيه تمثيل – كما رأيت – فهو تشبيه صورة بصورة، صورة سواد الشعر ليحل الشيب محله، بصورة سواد الليل الذي يطارده

<sup>(</sup>١) الكشاف ١/٩١١، روادفه: أي لوازمه، فاسترثرها: الوثيرة: الكثيرة اللحم.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ١/ ٢٩١/، قصيدة ٢٣، والبيت مطلع قصيدة في مدح محمد بن الهيثم بن شبانة.

<sup>(</sup>۲) بيوان الفرزدق ص ۹۰.

النهار، صورة شيء أسود يطارده شيء أبيض، ولكن الذي يعنينا الآن ما نحن بصدده، وهو ما في البيت من تصوير بالاستعارة المكنية التخييلية، ففي البيت استعارتان ألا ترى كيف أثار الحركة والحياة في الشيب وهو ينهض بالشباب؟ والنهوض من صفات الأحياء – كما تعلم – فقد شبه الشيب بذي حياة وقدرة على النهوض وهذه المكنية وقد اسند النهوض إلى الشيب وبلك تخييلية.

أما الاستعارة الثانية فهي في الشطر الثاني فقد شبه النهار بذي الحاجة الذي يصيح لبلوغ حاجته، وحذف المشبه به ورمز له بكلمة (يصيح) ثم أسندها إلى النهار وهذه التخييلية – كما عرفت – وانظر إلى قول ابن المعتز (١):

فقد شبه الثريا وهي تسير في غروبها برأس الطمر الهاوي إلى الأرض وقد كاد يلقي لجامه، ويعنينا ما في البيت من استعارة مكنية، فقد شبهت الثريا وهي تسرع نحو الغرب بذي حاجة يروم تحقيقها، وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو قوله: (تروم) لأن الروم إنما يكون عن قصد، وهذه الاستعارة المكنية، واسناد (تروم) إلى (الثريا) استعارة تخييلية، ألا ترى أن هذه الاستعارة بعثت الحياة في الثريا؟ ونشرت في جوانبها الإحساس؟، وأظنك تدرك الآن جمال هذه الاستعارة وتستطيع أن تتبين مواقعها، وتميّز مواضعها.

فإذا سمعتهم يقولون: «هو يصفو ويكدر»، و «يمر ويحلو». أدركت أن هذه استعارات مكنية لأنهم قصدوا تشبيهه بالماء وبالعسل وبالصاب<sup>(۲)</sup>، ثم حذفوا المشبه به ورمزوا له بشيء من لوازمه وهو يصفو ويكدر ويمر... الخ، فإن الصفاء والكدر من صفات الماء، والحلاوة من صفات الصاب، واسنادها إلى الرجل استعارة تخييلية.

وإذا سمعت قول الحجاج «أني لأرى رؤوساً قد أينعت وحان قطافها»، فأنت تدرك أن هنا استعارتين مكنية وتخييلية حيث شبه الرؤوس بالثمار، وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو (أينعت) و (حان قطافها)، وهذه الاستعارة مكنية، واسناد الايناع للرؤوس هو التخييل.

وهذا هو سعد بن ناشب يقول:

إِذَا هَمَّ أَلْقَى بَيْنَ عَيْنَـيْهِ عَزْمَــهُ وَنَكَّبَ عَـنْ ذِكْـرِ العَوَاقِـبِ جَانِبَـا

<sup>(</sup>١) ديوان ابن المعتز ص ٦٣١، ككب: من اكبُّ على الشيء إذا هوى عليه، الطمرِّ: الفرس الكريم الرشيق.

<sup>(</sup>٢) الصاب: شجر مر له عصارة بيضاء كاللبن.

وَلَمْ يَسْنَشِرْ فِي رَأْيِهِ غَيْسَ نَفْسِهِ وَلَمْ يَسْضُ إِلاَّ قَائِمَ السَّيْفِ صَاحِبَا

فأنت ترى أنه قد شبه العزم بشيء يعني الإنسان، لأنه لا يلقى بين العينين إلا ما يعني الإنسان ويشغله ويروم تحقيقه بجامع العناية في كل وحذف المشبه به، ورمز له بشيء من لوازمه وهو (ألقى بين عينيه) على سبيل الاستعارة المكنية، واسناد الإلقاء إلى العزم استعارة تخييلية. وما أبدع قول المتنبي (١):

وَتُحْدِي لَهُ الْمَالُ الصَّوَارِمُ وَالقَنَا ويَقْتُلُ مَا تُحْدِي التَّبَسُّمُ وَالجِدَا

ففيه استعارتان مكنيتان، الأولى: وهي في الشطر الأول، حيث شبه المال وقد جمع بعد تفرق، وكَثُر بعد قلة، بالميت أعيدت له الحياة، وحذف المشبه به، ورمز له بشيء من لوازمه وهو الحياة. كما شبه تفريق المال بعد جمعه بالحي، ورمز له بشيء من لوازمه وهو (القتل)، واسناد الحياة والقتل إلى المال تخييل.

واستمع إلى قول البحتري، من قصيدة له يحدثك فيها عن الربيع $^{(\Upsilon)}$ :

أَتَاكَ الرَّبِيعُ الطَّلْقُ يَخْتَالُ ضَاحِكَاً مِنَ الحُسْنِ حَتَّى كَادَ أَنْ يَتَكَلَّمَا وَقَدْ نَبَّهَ النَّوْرُورُ فَي غَلَسِ الدُجَى أَوَائِلَ وَرْدٍ كُنَّ بالأَمْسِ نُوَّمَا يُفَتِّقُها بَرْدُ النَّدَى فَكَأَنَّهُ يَبُثُ حَدِيثَاً كَانَ أَمْسِ مُكَتَّمَا

فانظر إلى هذه الصورة الجميلة التي تمتليء حيويةً ورقةً، وانظر إلى صور الاستعارة البديعة، فهذا الربيع قد جاءك طلقاً متبختراً، كأنما هو فخور بحلته القشيبة، وها هو يَفْتَر عن ابتسامات مختالاً ضاحكاً، فهي استعارة مكنية كما عرفت، حيث شبه الربيع بإنسان ذي بزة وهيئة جميلة، وها هو يختال ضاحكاً من حسنه، فانظر إلى هذه الاستعارة المكنية التخييلية الرشحة – إذ ذكر فيها ما يلائم المشبه به –.

ثم انظر إلى البيت الثاني، وها هو النيروز (شمُّ النسيم) - كما يعرفُ في بعض البلدان - ينبه ويوقظ في غلس الليل وظلمته هذا الورد الذي كان يبدو عليه كَسلُ النوم، وها هو بردُ الندى - وما أجملُ بردَ الندى - يفتق أكمام هذه الأزهار وتلك الورود، وها هي بعد أن تصحوا

<sup>(</sup>١) ديوان المتنبى ٢/٤.

 <sup>(</sup>٢) ديوانه ٢٠٩٠/٤، الطلق: المشرق، النوروز= النيروز: وهو أكبر أعياد الفرس، ومعناه بالفارسية: اليوم الجديد،
 الفلس: ظلمة آخر الليل، يبث: ينشر.

يرسم الشاعر هنا لنا صورة الربيع، ويقدم لنا أجزاء الصورة متتابعة المعاني، إذ يمهد في البيت الأول لهذه اليقظة الحلوة التي تنبه بها الطبيعة من غفوة كادت أن تكون مواتاً، ثم يصور لنا في البيتين التاليين هذا التنبيه الحالم الوادع. ديوان البحتري – تحقيق حسن كامل الصيرفي ١/٥٠١.

كأنما يتحدث بعضها مع بعض أو لكأنما تحدث الناظر إليها - بعد أن تفتقت - حديثاً لم يكن من قبل، لأنها كانت نوَّما ذابلةً ذاوية.

وقبل أن انتقل بك إلى تقسيم آخر، لا بد أن تعلم أن فضل الاستعارة المكنية يكمن في أنها تبعث الحياة والحركة في الأشياء كلها، فهي يقظة تخاطبك وتكلمك، ألا رأيت إلى التراب كيف يستغيث، وإلى الربيع كيف جائ مختالاً ضاحكاً، ولكن حذار أن تظن أن في هذا القول انتقاصاً من الاستعارة التصريحية، فكل لها صورتها الجميلة. وإذا كانت الاستعارة المكنية تبعث الحياة في الأشياء؛ فإن في الاستعارة التصريحية صوراً للمعاني الذهنية الفكرية المجردة، تجسدت فكانت توجيهات حية في مجالات الحياة جميعها، كما بينته لك من قبل، وكما سأبينه لك فيما بعد - إن شاء الله - في قوله سبحانه: (فاصدَع بما تُونَر) [الحجر ١٤] وقوله: (بَلُ ثَمَدُ فُ بَا لَحَي الْبَاطِل فَيَدُ مُعُهُ فَإِذَا هُو زَاهِ [الانبياء ١٨]، كل من الأسلوبين إذن الله التصريحية واسلوب المكنية - له مسوغاته وسياقه وعناصره المؤثرة الجميلة.

# التقسيم الرابع: الاستعارة التحقيقية والتخييلية

وعلى ضوء ما عرفت، هناك تقسيم رابع للاستعارة وهي أنها تقسم إلى تحقيقية وتخييلية، فالتحقيقية: ما يكون فيها المستعار له أمراً محققاً إما حساً كما تقول «رأيت أسداً» وتعني الرجل الشجاع، وهو أمر محقق الوجود في الخارج، وإما عقلاً كقوله تعالى: (إهٰلنَا الصِّرَاطَ المُستَقَيم) [الفاتحة ٦]، فالمستعار له وهو الإسلام أمرً محقق ومتصور في العقل وإن لم يكن له وجود محسوس. أما التخييلية فهي التي يكون المستعار له فيها أمراً متخيلاً غير متحقق، وذلك كاثبات الجناح للذل، والدولة للصيام، والالقاء للعزم، والاحياء أو القتل للمال.

ونظن أن الشيخ عبد القاهر - رحمه الله - هو أوّل من فصل الأمر وبين الفرق بين هذين النوعين موضحاً قيمة الاستعارة المكنية التخييلية، وما تقوم عليها من أسس جمالية، وتصوير بديع خلاب، يقول:

« والثاني: أن يؤخذ الإسم عن حقيقته ويوضع موضعاً لا يبين فيه شيء يشار إليه، فيقال هذا هو المراد بالإسم والذي استعير له وجعل خليفة لاسمه الأصلي ونائباً منابه. ومثاله قول لسد (١):

<sup>(</sup>١) ديوانه ص ٢١٥، البيت رقم ٦٢ من معلقته، وغداة ريح: أي رب غداة ريح أي شديدة ألريح، كَشَفْتُ، وفي رواية (وَزَعْتُ): أي كَفَفْتُ، قرّة: برد، يقال قرّة وقُرّ كما يقال ذلّة وذُل، إذ أصبحت بيد الشمال زمامها: أي إذا أصبحت الغدوة الغالب عليها ريح الشمال وهي أبرد الرياح، والمعنى: أنّه إذا اشتد البرد كففته بإطعام الطعام واشعال النيران.

وذلك أنه جعل للشمال يداً، ومعلوم أنه ليس هناك مشار إليه، يمكن أن تجري اليد عليه كاجراء الأسد والسيف على الرجل في قولك: «انبرى لي أسدٌ يزأر»، و «سللت سيفاً على العدو لا يُفل»، والظباء على النساء في قوله: «من الظباء الغيد» والنور على الهدى والبيان في قولك: «أبديت نوراً ساطعاً». وكاجراء اليد نفسها على من يعز مكانه كقولك: «اتنازعني في يد بها أبطش، وعين بها أبصر»، يريد إنساناً له حكم اليد وفعلها، وغَناؤها ودفعها، وخاصة العين، وفائدتها وعزة موقعها، ولطف موضعها، لأن معك في هذا كله ذاتاً ينص عليها، وترى مكانها في النفس إذا لم تجد ذكرها في اللفظ. وليس لك شيء من ذلك في بيت لبيد، ليس أكثر من أن تخيل إلى نفسك أن الشمال في تصريف الغداة على حكم طبيعتها كالمدير المصرف لما زمامه بيده، ومقادته في كفه، وذلك كله لا يتعدى التخيل والوهم، والتقدير في النفس، من غير زمامه بيده، ومقادته في كفه، وذلك كله لا يتعدى التخيل والوهم، والتقدير في النفس، من غير أن يكون هناك شيء يُحس، وذات تتحصل، ولا سبيل لك إلى أن تقول: كنى باليد عن زيد وعنى به زيداً باليد هذا الشيء أو جعل الشيء الفلاني يداً كما تقول: كنى بالأسد عن زيد وعنى به زيداً وجعل زيداً أسداً، وإنما غايتك التي لا مطلع وراءها أن تقول: أراد أن يثبت للشمال في الغداة عصرفاً كتصرف الإنسان في الشيء يقلبه، فاستعار لها اليد حتى يبالغ في تحقيق التشبيه.

وحكم الزمام في استعارته للغداة حكم اليد في استعارتها للشمال، إذ ليس هناك مشار إليه يكون الزمام كناية عنه، ولكنه وَفَّى المبالغة شرطها من الطرفين فجعل على الغداة زماماً يكون اتم في اثباتها مصرفة، كما جعل للشمال يداً ليكون أبلغ في تصييرها مصرفة.

ويفصل بين القسمين: أنك إذا رجعت في القسم الأول إلى التشبيه الذي هو المغزى من كل استعارة تفيد وجَدْتَه يأتيك عفواً كقولك في «رأيت أسداً»، «رأيت رجلاً كالأسد» ورأيت مثل الأسد أو شبيهاً بالأسد، وإن رمُنتَهُ في القسم الثاني وَجَدْتَه لا يواتيك تلك المواتاة، إذ لا وجه لأن يقول: «إذ أصبح شيء مثل اليد للشمال» أو «حصل شبيه باليد للشمال» وإنما يتراءى لك التشبيه بعد أن تخرق إليه ستراً وتعمل تأملاً وفكراً وبعد أن تغير الطريقة وتخرج عن الحدّ الأول»(١).

وخلاصة ما يريده الشيخ – رحمه الله – أن الاستعارة التحقيقية هي التي لها تحقق في الواقع، كالأسد الذي استعير للشجاع، والشمس التي استعيرت للحسناء، والبحر الذي استعير للجواد، فتلك أمور محققة في الواقع ولها وجود خارجي، أما التخييلية فليست كذلك، فليس لها وجود خارجي ولا تحقق واقعي، ألا ترى أنه ليس للشمال يد ولا يمكن أن يكون وليس للريح زمام، إنما هي سعة خيال الشعراء.

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة تعليق محمد النجار ص ٤٩.

وقبل أن نواصل حديثنا عن أقسام الاستعارة، نرى لزاماً علينا أن نقف وقفة ميدانية، نحدتك فيها عن إجراء الاستعارة ونبادرك القول بأن اجراء الاستعارة لا نعني به إلا أن تروز نفسك، وتختبر ادراكك اختباراً عملياً، بعد أن عرفت نظرياً بعض الجوانب في اسلوب الاستعارة. ونمثل لك هذا الإجراء بقضية الإعراب في النحو، وتقطيع الشعر في العروض، والميزان في الصرف، فمن أحاط بقواعد النحو وعرف مسائله، واستجمع أصوله وفصوله، فإنك لا تطمئن لمعرفته إلا عندما تجده بارعاً في اعراب الجمل، مبيناً مواقع اجزاءها من الإعراب، فإن لم يستطع ذلك فإن معرفته للقواعد وإلمامه بالفصول لا تجديه شيئاً، كذلك الذي يدرس فن العروض، فإنك لا تعده حاذقاً إلا إذا كان يستطيع تقطيع البيت من الشعر، وبيان ما فيه من علل، وما يجوز وما لا يجوز، كذلك الذي يدرس علم الصرف، لا بد لكي يكون ذا مهارة وخبرة أن يزن الكلمات التي تمر به، ويدرك مواطن الإعلال والإبدال، والقلب ومواطن التصيغير وكيفيته، وأحوال النسب.

اجراء الاستعارة – إذن – هو الثمرة العملية التي يختبر بها دارس البيان. ولنذكر لك بعض الأمثلة لتقيس عليها غيرها، فإجراء الاستعارة في قوله تعالى: (فاصدع بما تُؤمر) [الحجر ٩٤]، تقول فيه: شبّه التبليغ بالصدع بجامع المشقة في كل، وحذف المشبه على سبيل الاستعارة التصريحية، ثم اشتق من الصدع فعل الأمر (إصدع) بمعنى (بلّغ) على سبيل الاستعارة التبعية، التي سنحدثك عنها فيما بعد إن شاء الله. وتقول في قوله تعالى: (واعتصموا بحبل الله جميعاً) [آل عمران ١٠٣] شبه العهد بالحبل بجامع النجاة في كل، وحذف المشبه وذكر المشبه به على سبيل الاستعارة التصريحية.

وتقول في قوله سبحانه: (إعْلَمُوا أَنَّ اللهَ بُحْبِي الأَرضَ بَعْلَ مُونِهَا) [الحديد ١٧] شُبُّهت الأرض الهامدة، وقد أنبتت واهتزت وربت، بالمَيِّت نُفخت فيه الروح، وحذف المشبه به، ورمز له بشيء من لوازمه وهو الاحياء على سبيل الاستعارة المكنية، واسناد الاحياء إلى الأرض استعارة تخييلية. ولك أن تجري الاستعارة على وجه أخر فتقول: شبه التزيين بالاحياء بجامع الفائدة في كل، واشتق من الاحياء (يحيي) بمعنى (يُزيِّن) على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية وسيأتي لهذا مزيد تفصيل إن شاء الله.

وتقول في قوله سبحانه: (يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمر ) [آل عمران ١١٨] شبهت الولاية والمودة بين المؤمنين وغيرهم بباطن الثوب الذي يلي الجسم، بجامع

القرب في كل، وحذف المشبه وذكر المشبه به على سبيل الاستعارة التصريحية. وتقول في قول ابن المعتز (١):

جُمِ عَ الدِّ قُ لنا فِ مِ إِمَ المِّ قَتَ لَ البُخْ لَ وأَحْيَا السَّمَاحَا

شبه البخل برجل مقتول، وشبه السماحة برجل بُعثت فيه الحياة بعد القتل، وحذف المشبه به في الموضعين ورمز له بشيء من لوازمه وهو (قَتَلَ) و (أَحْياً)، على سبيل الاستعارة المكنية التخييلية.

وإذا أردت أن تجري الاستعارة في قولك: «يفتك بنا عدونا بسلاحه، ونحن نقتله بالتصريحات» شبه ما نتوهمه مما يؤذي العدو بالقتل، على سبيل الاستعارة التصريحية التهكمية. وتقول في قوله سبحانه:  $(a\tilde{\rho})$   $|\tilde{b}|$  > 2 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3 > 3

سَالَتْ عَلَيْهِ وُجُوهُ الصِّيِّ حِينَ دَعَا النَّصَارَهُ بِوُجُدوهٍ كالدَّنَانِيرِ

فالسيل - كما تعلم - للماء واسندها لوجوه الحي، شبه سرعة الناس في إجابة دعوته - الممدوح - بالماء في سرعة سيله وتدفقه، وحذف المشبه به على سبيل الاستعارة المكنية. واسند السيل الذي هو من لوازم المشبه به - الماء - إلى المشبه على سبيل الاستعارة التخييلية.

أما قوله سبحانه: (إِذَا أُلْقُوا فِيها سَمِعُوا لَهَا شَهِيقاً وَهِي نَفُور [الملك ٧]، وقوله سبحانه: (إِذَا رَأَتُهُم مِن مَكَان بَعيد سَمِعُوا لَها تَعَيَّظاً وَزَفِيراً) [الفرقان ١٢] فلك أن تقول في الآية الأولى: شبه جهنم بصاحب الصوت البشع، وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه، وهو الشهيق، على سبيل الاستعارة المكنية التخييلية، ولك أن تجري الاستعارة هكذا: شبه ما يُسمع من غليان جهنم بالشهيق. بجامع الاستبشاع في كل، وحذف المشبه، وذكر المشبه به على سبيل الاستعارة التصريحية. وتقول في الآية الثانية: شبهت جهنم بمن يرقب عدوه ويتحفز للإيقاع به، وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو (رأى) على سبيل الاستعارة المكنية، وأسندت الرؤية لجهنم على سبيل الاستعارة التخييلية.

<sup>(</sup>۱) دیوانه ص ۱۳۳.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ص ١١٨، بوجوه كالدنانير: أي مشرقة متلائلة مسرورة وذلك من الثقة بشجاعتهم والزهو بزعيمهم.

وكما أجريت الاستعارة في قوله: (سمعوا لها شهيقاً) نجريها في قوله: (سمعوا لها نغيظاً وزفيراً) وستعلم أن اجراء الاستعارة يمكن أن تَتَبِعَ فيه أكثر من طريقة واحدة، وتَسلُكُ فيه أكثر من سبيل، وسنزيدك إلماماً بهذا الموضوع – بإذن الله – بعد أن نكمل لك بقية أقسام الاستعارة لتكون الفائدة أتم وليكون الموضوع أكثر شمولاً.

## التقسيم الخامس

# الأصلية والتبعية

كانت التقسيمات السابقة للاستعارة – كما رأيت – باعتبارات مختلفة، فتارة من حيث المحسوس والمعقول أي من حيث ما يدرك بالحواس أو لا، ومن حيث اجتماع ركنيها أو عدم اجتماعهما، ومن حيث وجود المشبه أو المشبه به، ومن حيث تحقق المستعار له أو عدم تحققه، ونقسمها الآن من حيثية أخرى وهي لفظ المستعار، ففي هذا التقسيم ننظر إلى لفظ المستعار، من أي فئة هو، من فئات الكلمة المعروفة: الإسم، والفعل والحرف؟، ولنرى كذلك أي الفصائل التي ينتسب إليها؛ أينسب إلى فصيلة المستقات أم إلى فصيلة الجوامد؟ وأنت تعلم أنهم قد قسموا الكلمة إلى إسم وفعل وحرف، وقسموا الإسم إلى جامد ومشتق، ويعنون بالمشتق ما أخذ عن غيره. أما الجامد فقد يكون اسم جنس: كالأسد، والانسان، وقد يكون اسم معنى: كالقتل، والطغيان، والصدع، وأظن الفرق بينهما واضحاً لا يحتاج إلى شرح، فاسم الجنس له وجوده في الخارج، أما اسم المعنى فليس من هذا القبيل إنما يقوم بغيره كالقاتل الذي حدث منه هناك شيء اسمه القتل له وجوده في الخارج إنما هو معنى يقوم بغيره كالقاتل الذي حدث منه القتل الذي وقع عليه، وكذلك الطغيان، والصدع، والعدل، والإيمان.

إذا عرفت هذه المقدمات فاعلم أنهم قد نظروا في هذا التقسيم للفظ المستعار فوجدوه تارةً جامداً، وذلك مثل قوله سبحانه: (كَنَابٌ الزّلْنَالا إلَيْكَ لِنُخْرِجَ النّاسَ مِنَ الظّلُمَاتِ إلى النّور) [إبراهيم ١]، وكقول المتنبي السابق:

ولَمْ أَرَ قَبْلِي مَن مُشَمَى البَدْرُ نَحْوَهُ وَلا رَجُللاً قَامَتْ تُعانِقُهُ الأسَد

وتارة وجدوه مشتقاً، ومن المشتقات: الفعل واسم الفاعل، واسم المفعول، واسما الزمان والمكان، واسم الآلة، فإذا كان المستعار اسماً جامداً سميت الاستعارة أصلية، وإذا كان المستعارة تبعية، ومن الاستعارة التبعية – كذلك – أن تكون الاستعارة في الحرف أو اسم الاشارة، وتدرك من هذا أن الأعلام الشخصية لا تجري فيها الاستعارات، إلا إذا اشتهر العلّم بصفة من الصفات فأصبح صالحاً لأن يكون مشبهاً به، فقد اشتُهر حاتم

بالكرم، وسحبان بالخطابة، وباقل بالفهاهة (۱)، فأصبحت هذه الأعلام صالحة لأن يشبه بها لا من حيث هي أعلام شخصية، ولكن من حيث ما اشتهرت به من صفات، وعلى هذا فإن أبا بكر – رضي الله عنه – اشتهر بحروب الردة لما كان له من فضل قمعها، فيمكن أن تستعبر هذا الاسم لمن يقف مثل هذا الموقف، وكذلك اشتهر عمر – رضي الله عنه – بالعدل فيمكن أن تستعير هذا الاسم لمن عرف بالعدل في سيرته وحكمه، ومثل هذا (المتنبي) في الشعر، و (أبو رغال) (۲) في الخيانة، و (صلاح الدين) في التحرير، و (بطرس الناسك) في الحقد على الإسلام، والاستعارة في هذه جميعاً استعارة أصلية.

يمكنك أن تمثل للاستعارة الأصلية إذن بقولك: «لا بد لهذا الليل من آخر»، و «ولا بد أن يحمل المشعل صلاح الدين»، و «سيلاقي أبو رغال مصيره»، و «ما أحوج الردة التي نحياها اليوم إلى أبى بكر».

أما الاستعارة التبعية فيمكن أن نمثل لها بقوله سبحانه: (أولنك الله المنزوا الضّلاكة بالهُدى) [البقرة ١٦]، وبقوله: (ولَمّا سكّتَ عَن مُوسَى الغَضَبُ [الأعراف ١٥٤]، وبقوله سبحانه: (فاصل عَبَما تُؤمر) [الحجر ٩٤]، وبقوله: (وتَر كُنا بَعضهم يومنذ يموج في بعض) [الكهف ٩٩]، وبقوله: (إنّا لَمّا طَغى الماء حملنا كُم في الجارية) [الحاقة ١١]، هذه الاستعارات جميعها - كما ترى - أفعال بعضها ماض، وبعضها مضارع، وبعضها أمر، ففي الآية الأولى الاستعارة في قوله سبحانه: (اشتروا)، وفي الآية الثانية في قوله: (سكت)، وفي الآية الثالثة في قوله (سكت)، وفي الآية الثالثة في قوله المناز المارية الثالثة في قوله المناز المنزوان في هذه الآيات لا بد من الاشارة إلى علة التسمية. والخامسة، وقبل أن نبين لك الاستعارات في هذه الآيات لا بد من الاشارة إلى علة التسمية. فتسميه الاستعارة بالأصلية لأنها لم تُبْنَ على غيرها. أما التبعية فلأنها مبنية على استعارة أخرى فهى تابعة لها في اجرائها، بيان ذلك:

إن قوله سبحانه: (أُولئكَ النّينَ اشْتَرَوا الضَّلَالَةَ بِالهُدَى) المقصود به (استبدلوا الضلالة بالهدى)، لأن الضلالة لا تشترى كما نعلم، ولكنها يمكن أن تُستبدل بغيرها، ولكننا عند إجراء الاستعارة، لا نقول: شبه (استبدلوا) بـ (اشتروا)، إنما نقول: شبه الاستبدال بالشراء

<sup>(</sup>١) أي التعلثم بالنطق وعدم القدرة على الافصاح.

 <sup>(</sup>٢) هو قسيًّ بن منبه من بني اياد، صاحب القبر الذي يرجَمُ إلى اليوم بين مكة والطائف، يضربُ مثلاً للخيانة لأنه كان دليل الحبشة لما غزوا الكعبة وهلك معهم.

<sup>(</sup>٢) أحد قادة الحروب الصليبية كان فصيحاً شديد التأثير في تحريض الأوروبيين على الحروب الصليبية.

وحذف الاستبدال. أو نقول إذا أردنا أن نتناسى التشبيه ألبتة: استعير الشراء للاستبدال ثم اشتق منه (اشتروا) بمعنى (استبداوا) على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية.

وفي الآية الثانية يقال: استعير السكوت للزوال لأن الغضب لا يسكت وإنما يزول، واشتق من السكوت (سكت) بمعنى (زال)، ويقال في الآية الثالثة: استعير الصدع للتبليغ واشتق منه (إصندع) بمعنى (بلِّغ)، أما الآية الرابعة فيقال فيها: استعير الموج للحركة أو الاضطراب واشتق منه (يموج) بمعنى (يضطرب)، وهكذا في الآية الخامسة تقول: شبه ارتفاع الماء الخارج عن حد الاعتدال بالطغيان واشتق من الطغيان (طغى) بمعنى (ارتفع).

وهكذا تقول في (ضُرِبَتْ عَلَيْهمُ الذَّلَةُ) [آل عمران ١١٢] شبه الدوام واللزوم بالضرب بجامع الاحاطة والبقاء في كل، واشتق منه (ضُربت) بمعنى (لزمت)، وفي قوله سبحانه: (إعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يُحْبِي الأَرْضَ بَعَدُ مَوْنِها) [الحديد ١٧]، استعير الإحياء للتزيين. واشتق منه (يُحْبِي) بمعنى (يُزَيِّنُ) وفي قول ابن المعتز السابق:

جُمِعَ الحَـقُّ لَنَـا فـي إِمَـامٍ قَتَـلَ البُخْـلَ وأَحْيَا السَّمَاحَـا

استعير القتل لانتفاء البخل واشتق منه (قَتَلَ) بمعنى (أَذْهَبَ) واستعير الإحياء للوجود واشتق منه (أحيا) بمعنى (أوْجَدَ وأبقى).

ومن الاستعارة التبعية قولهم: «نطقت الحال بكذا»، «كلمتني عيناه»، «قالت أسارير وجهه»، ومنه قوله:

أَشْارَت بِطَرْفِ العَيْنِ خِيْفَةَ أَهْلِهِ الْمُالِهِ الْمُسَارَةَ مَحْدِزُونٍ وَلَحَمْ تَتَكَلَّمِ الْمُسَا فَايْقَنْتُ أَنَّ الطَّرْفَ قَدْ قَالَ مَرْحَبَا وَأَهْلَا وَسَهُلاً بِالْحَبِيبِ الْمُتَيِّمِ

فاثبات النطق للحال، والتكلم للعينين، والقول للطرف، استعارات تبعية، فقد شبه وضوح الدلالة بالنطق والتكليم، واستعير المشبه به للمشبه، واشتق من النطق والتكليم والقول (نَطَق) و (تَكُلَّم) و (قَالَ) بمعنى (ظَهَرَ).

# الاستعارة التبعية في الفعل؛

والاستعارة في الفعل يمكن أن ندركها من الفاعل، كالأمثلة السابقة في قوله سبحانه: (وِلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى الغَضَب) [الأعراف ١٥٤]، و «نطقت الحال بكذا»، وقد ندركها من المفعول كما في قوله سبحانه: (إعلَمُوا أَنَّ الله يُحْبِي الأَرْضَ بَعْل مَوْنِها)، وقول ابن المعتز:

(قتل البخل وأحيا السماحا)، ألا ترى أنه لولا المفعول به هنا لم يكن في الكلام استعارة؟ لأن اسناد الاحياء إلى الله حقيقة، واسناد القتل كذلك إلى الإمام حقيقة، وقد تكون هناك استعارة في الفعل ولكننا لا ندركها من المفاعل ولا من المفعول به الأول وإنما ندركها من المفعول الثاني. خذ مثلاً قولنا: «نقري عدونا» ألا ترى أن هذه الجملة لا تحتمل استعارة لأن (نقري) معناه (نكرم) ويمكن أن يكون ذلك على سبيل الحقيقة لكنك إذا قلت: «نقري عدونا سهاماً مسمومة» فإنك لا تشك أن في الكلام استعارة ولكنك أدركتها من المفعول الثاني وهو قولك: (سهاماً) لأن السهام لا تصلح للقرى، وعلى هذا جاء قول القطامي (۱):

لَمْ تَلْقَ قَوْمَا هُمُ شَرُّ لِإِخْ وَتِهِمُ مِنَّا عَشَيَّةَ يَجْدِي بِالسَّمِ الوَادِي نَقْدِي بِالسَّمِ الوَادِي نُقُدِي بِالسَّمِ السَوَادِي نُقُدِي بِالسَّمِ لَلْ ذَرَّادِ (٢) نُقُدِيهِمُ لُسَلَّ زَدَّادِ (٢)

وكل الذي عرفته عن الاستعارة في الفعل إنما هي باعتبار مدلوله ومعناه. وقد ذكروا أن هناك استعارة أخرى في الفعل لا من حيث معناه ومادته وإنما من حيث هيئته وصيغته، وأنت تعرف أن الفعل قد يكون ماضياً، أو مضارعاً، فإذا استعملت صيغة مكان صيغة كأن تستعمل صيغة الماضي مكان صيغة المضارع، فإنهم عنوا ذلك من الاستعارة، ذلك لأن صيغة الماضي استعملت في غير موضعها. مَثُوا لذلك بقوله سبحانه: (أَنَى أَمْرُ الله) ثم قال: (فَلاَ سَنَعَجلُولا) [النحل ١]، ومعنى هذا أن أمر الله سيئتي بدليل قوله: (فَلاَ تَستعجلُولا) وقالوا في اجراء الاستعارة: إنه شبه الإتيان في المستقبل بالإتيان في الماضي بجامع التحقق في كل، لأن وعد الله لا يتخلف، واستعار لفظ المشبه به للمشبه ثم اشتق من الإتيان (أتى) بمعنى ومنه قوله سبحانه: (ونَّلاَى أَصْحابُ الخَنَّة أَصْحابُ النَّارِ أَنْ قَدْ وَجَدَنَا مَا وَعَدَنَا رَبَّنَا حَنَا (الأعراف ٤٤]، وقوله سبحانه: (ونَّلاَى أَصْحابُ الأَعْراف رِجَالاً بَعرِفُونَهُمْ بسيماهمُ [الأعراف ٤٤]، وقوله سبحانه: (ونَّلاَى أَصْحابُ النَّارِ أَنْ قَدْ وَجَدَنَا مَا وَعَدَنَا رَبَّنَا حَنَا الأعراف ٤٤]، وقوله سبحانه: (ونَّلاَى أَصْحابُ النَّارِ أَنْ قَدْ وَهَا أَنْ أَنْ افْبضُوا عَلَيْنَا مِنَ المُعرفي عَن يوم القيامة، ولكننا شبهنا المستقبل بالماضي بجامع التحقق والوجود في كل، ثم حديث عَن يوم القيامة، ولكننا شبهنا المستقبل بالماضي بجامع التحقق والوجود في كل، ثم

<sup>(</sup>١) ديوان القطامي عمير بن شييم التغلبي ٦٣/٢، أسرار البلاغة تحقيق هـ. ريتر ص ٥١.

<sup>(</sup>٢) نقريهم من قريت الضيف، واللهذم من الأسنة: القاطعة، واللهذميات منسوية إليها، والقدُّ: القطع، وَضَمَّنُ (خاط) معنى (قَدًّ) فعدّاه بـ (على)، وَزُرَدُ الدُّرُوعُ وَسَرَدُهَا: نَسَجَهَا.

اشتق من النداء (نادى) بمعنى (ينادي)، على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية، والقرينة معنوية، لأن الحديث عن يوم القيامة، وقال الشاعر:

وأَعْلَمُ أَنَّنِي سَأَكُ وِنُ رَمْسَاً إِذَا سَارَ النَّوَاعِجُ لا يَسيرُ فَقَالَ السَّائِلُونَ لِمَنْ حَفَرتُ مَ فَقَالَ المُخْدِرُونَ لَهُمْ وَزِيرُ (١) فقد عبر بالماضى فى قوله: «فقال المخبرون» وأراد المضارع.

واعْلَمْ أنني ذكرت هذا مجاراةً للقوم فقد أوردوا هذا في كتبهم فكرهت مخالفتهم، فالقرآن الكريم كثيراً ما يستعمل الماضي في مكان المضارع، أو المضارع في مكان الماضي، وذلك لاستحضار الصورة لتكون أكثر تأثيراً في النفس، فهو حينما يذكر يوم القيامة – مثلاً يذكر لنا مشاهده التي تحدث فيه بصيغة الماضي لأنه جسد لنا هذا اليوم كأننا نعيشه، وكثيراً ما يذكر لنا أشياء مضت بصيغة المضارع لتكون مستحضرةً أمامنا.

## اجراء آخر للاستعارة

إذا تأملت الاستعارات السابقة جميعاً وجدت أن كل استعارة تبعية تجيء قرينتها استعارة مكنية، ولكي نبين لك الأمر جلياً نذكرك بما عرفته من قبل، بأن كل استعارة وكل مجاز لا بد له من قرينة تمنع من ارادة المعنى الحقيقي.

خذ مثلاً الآية السابقة [اشْتُرَوا الضَّلاَلة بِالهُدى] وهي استعارة تبعية كما عرفت وابحث عن قرينتها ستجد أن هذه القرينة هي الضلالة. وخذ مثلاً قوله سبحانه: [ولّا سكَتَ عَنْ مُوسَى الغَضَبُ] وقد عرفت أن الاستعارة في قوله (سكت). وإذا بحثت عن قرينتها وجدتها في كلمة الغضب وهكذا الاستعارات الباقية.

وعلى هذا يمكنك اجراء الاستعارة إجراءً آخر غير الذي عرفته من قبل، عرفت من قبل أننا شبهنا الاستبدال بالاشتراء واشتققنا منه (اشتروا) بمعنى (استبدلوا) على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية، والوجه الآخر الذي يمكننا أن نجري عليه الاستعارة أن نقول: شبهت الضلالة بالسلعة، وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو (اشتروا) على سبيل الاستعارة المكنية، ونقول في قوله سبحانه: (ولما سكت عن موسى الغضب) شبه الغضب بالإنسان، وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو السكوت على سبيل الاستعارة المكنية. ونقول في قول ابن المعتز \* قتل البخل وأحيا السماحا \* شبه كُلاً من البخل والسماحة بالإنسان، وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو القتل والإحياء.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٧٠/١، الرمس: القبر، النواعج: جمع ناعجة وهي الناقة السريعة

كل استعارة تصريحية تبعية – كما رأيت إذن – يمكن أن نجريها استعارة مكنية، ولكن حذار أن تجري الاستعارتين معاً فتعدها تصريحية مكنية في وقت واحد، فلا بد أن تلزم الاستعارة حالة واحدة، وأنت مخير في أيهما شئت، ولكن تبقى قضية النوق الفيصل فيما ينبغي أن ترجحه من هذين الوجهين، خذ مثلاً قول المتنبي في وصف أسد (١):

والزئير كما تعلم هو صوت الأسد وليس من شأنه أن يرد وإنما من شأنه أن يصل، فيقال: (وصل صوته إلى كذا) ولا يقال (ورد)، إذن لا بد من استعارة في قوله (ورد) فقد شبه وصول صوت الأسد إلى الفرات بورود الماء بجامع انتهاء كل إلى غايته، ثم استعير لفظ الورود وهو المشبه به إلى الوصول وهو المشبه، واشتق من (الورود)، بمعنى (الوصول) (ورد) بمعنى (وصل) على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية، أما أنها تصريحية فلأنها ذكر فيها لفظ المشبه به وهو الورود الذي اشتقت منه (ورد)، وأما أنها تبعية فلأنها جرت في المشتق وهو (ورد)، ويمكنك أن تجري الاستعارة على وجه أخر فتقول شبه الزئير بحيوان ثم حذف المشبه به ومرز له بشيء من لوازمه وهو (ورد). ويقيننا أنه وإن جاز ذلك من الناحية الصناعية إلا أننا لا نرجحه من حيث فن الذوق. وهذا ما حرصت أن أنبهك عليه، إلا أنك في اجراء الاستعارة لا ينبغي أن تطغى عليك الناحية الصناعية بل عليك أن تحكّم الذوق فيما تختاره وترتأيه، وإليك مثلاً آخر:

قدمت لك قول أبي تمّام عند الاستعارة المكنية:

وقد عرفت أن المشبه به محنوف وأن هنا استعارتين مكنية وتخييلية، ولكن يمكنك أن تجري الاستعارة اجراءً آخر فتقول: شبهت حاجة التراب إلى الماء بالاستغاثة، فاستعير المشبه به للمشبه واشتق من الاستغاثة (مستغيث) بمعنى محتاج على طريق الاستعارة التصريحية التبعية، لأن (مستغيث) اسم فاعل، والقرينة التي تمنع من ارادة المعنى الحقيقي (الثرى) لأنه ليس من شأنه أن يستغيث.

قل لي بربك وأنت توازن بين هذا الطريق في اجراء الاستعارة وبين ما قبله، أترتابُ في أن الذوق والفن والجمال الذي يحرك جوانب النفس ويثير مكامن الشعور، إنما هو في الطريق الأول الذي أجريت فيه الاستعارة على أنها مكنية. وخذ مثلاً قول ابن المعتز الذي قدمته لك من قبل \* تروم الثريا \* حيث أجرينا الاستعارة فذكرنا أنها مكنية تخييلية، وعلى القاعدة التي

<sup>(</sup>۱) دیوانه ۲/۱۵۳.

عرفت يمكنك أن تجري الاستعارة بطريق آخر تجعلها تصريحية تبعية بأن تشبه سير الثريا بالروم وتستعير المشبه به للمشبه، وتشتق من الروم (يروم) بمعنى (يسير)، ولكن هل تجد الحركة والحياة والشباب الذي وجدته هناك؟ اللهم لا!.

وتلك قضية اثرت أن أنبهك عليها لأني لم أجد أحداً من الفضلاء والكاتبين أشار إليها، مع أنها تستحق الاشارة – كما رأيت – .

## الاستعارة التبعية في غير الفعل

وكما تكون الاستعارة التبعية في الفعل تأتي كذلك في غيره من المشتقات، فمن مجيئها في اسم الفاعل، قولك لأحد التلاميذ: «هذا قاتلُك عاقبْتُهُ عقاباً شديداً»، والقتل ازالة الحياة، ولكنك تقصد الضرب المؤلم، فقد شبهت الضرب الشديد بالقتل بجامع الإيلام في كل، وبعد أن استعرت القتل للضرب اشتققت منه (قاتل) بمعنى ضارب على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية، والقرينة الخطاب لأن المقتول لا يخاطب. ومن مجيئها اسم مفعول قولك، «هذا مقتول فلان» أي مضروبه، وتقول – وقد سئتات عن كتاب لأحد المستغربين المنتسبين لهذه الأمة باسمائهم – : «إنه مخزون الشر» وتُسئل عن تصريحات لأحد الساسة فتقول: «إنها مجتمع الهزائم»، أو تصف اذاعة الأعداء فتقول: «إنها مرتكز الكذب» فكل من (مرتكز) و (مجتمع)(١)

ومن مجيئها اسم تفضيل قولك: «هذا أقتل من فلان» أي أشد ضرباً. ومن مجيئها في اسم الآلة قولك لمن أراد أمراً من إنسان ما «مفتاحه فلان» تعني صديقاً له أو موظفاً معه، فقد شبهت الصداقة بالفتح بجامع الوصول للغاية في كل، ثم استعير من الفتح (مفتاح) وهو اسم آلة. وقول الرجل لزوجه: «أنت منشار جيبي ومطرقة رأسي» فلقد استعار النشر لفراغ الجيب، والطرق لتعب الرأس واشتق منهما اسمي آلة وهما (منشار) و (مطرقة)، وأن تتحدث عن رجل بأنه (مقراض الأعداء) أو عن أحد اللاهين بأنه (مزمار الحيّ).

ومن مجيئها اسم مكان قوله سبحانه: (قَالُوا با وَيِلْنَا مَن بَعَثَنَا مِن مَرْقَلَانَا هَلَا مَا وَعَلَ الرَّحْمن وصَدَق المُرسَلُون) [يس ٥٣]، فلقد حدثناك من قبل عن الاستعارة في الاية الكريمة من أنها استعارة معقول لمعقول، حيث شبه الموت بالرقاد وكلاهما معقول، وإنما جاز هذا التشبيه لأن الرقاد أمر طبعي فيهم، فهم ينامون ويستيقظون، ثم حذف المشبه، فالاستعارة تصريحية، وهي أصلية - كذلك - لأن مرقد مصدر ميمي بمعنى الرقاد. ولكننا الآن نجري لك

<sup>(</sup>۱) وقد تكون كل من (مجتمع) و (مرتكز) اسم مكان

الاستعارة في الآية الكريمة على وجه آخر، وإياك أن تجد حرجاً في هذا فمن الممكن أن يكون للمثال الواحد أكثر من جهة: فتارة نجعله استعارة، وتارة مجازاً مرسلاً، كما رأينا في مثل قوله سبحانه: (فَبَشِّرُهُ بعَدَابِ أَلِيمِ) [لقمان ٧].

والذي يعنينا هنا أن كلمة (مرقد) في الآية الكريمة يمكن أن تفسر بمكان الرقود وهو القبر ويقال في اجراء الاستعارة شبه الموت بالرقاد واستعير لفظ المشبه به للمشبه واشتق منه مرقد بمعنى القبر على سبيل الاستعارة التبعية.

ويمكن أن تمثل للاستعارة في اسم الزمان بقولك: «يا للأسف ما بال أمتنا تعيش في مغرب صباها، حبذا لو نشهد مطلّع شمسها » فإن المغرب والمطلع اسما زمان – كما تعلم – وأنت تقصد زمان الضعف والقوة، فاستعرت المشبه به المشبه على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية، ومثل هذا قولك: «متى نرى مغرب شمس العدو ومرقده فهنا استعارتان تبعيتان إحداهما في اسم الزمان والأخرى في اسم المكان.

## الاستعارة في الحرف:

بقي أن نحدثك عن الاستعارة التبعية في الحرف ولعلك تتسائل: أليس الحرف جامداً والاستعارة التبعية إنما تكون في المشتقات؟ ثم كيف تكون الاستعارة في الحرف والحرف لا يدل على معنى في غيره؟ فكيف تكون الاستعارة في الحرف أولاً؟ ولمن تبعيه مع أن الحرف ليس من المشتقات ثانياً؟ وهي قضية جديرة بالتجلية والبيان.

قسم النحويون الكلمة إلى اسم وفعل وحرف جاء لمعنى، فالإسم ما دل على معنى في نفسه غير مقترن بزمان، والفعل ما دل على معنى في نفسه مقترناً بزمان والحرف ما دل على معنى في غيره، ألا ترى أن (هل) لا يفهم معناها إلا إذا اقترنت بغيرها، كذلك (منْ) و (على) و (في)، وبحسب وجود الحرف في الجملة يكون معناه، فإذا قلت: «جئت من البيت إلى المسجد»، «الطلاب في الحجرة»، «صعد على المنصحة»، فإننا ندرك أن (منْ) للابتداء، و(إلى) للانتهاء و(في) للظرفية، و(على) للاستعلاء.

إذا عرفت هذا كله، فاعلم أنهم حينما جعلوا الاستعارة في الحرف فإنهم لم ينظروا إلى الحرف نفسه، وإنما نظروا إلى متعلق معنى الحرف، ومتعلق معنى الحرف من المشتقات واكي نتصور ذلك لا بد من أن نمر بمراحل ثلاث:

أولاً: الحرف.

**ثانياً:** معنى الحرف.

ثالثاً: متعلق هذا المعنى.

وسنمثل لك بما يسهل لك هذه القضية إن شاء الله. مثلاً قوله سبحانه يحدثنا عن حقد فرعون وغيظه وهو يقول السحرة الذين آمنوا برب هارون وموسى: (فَلاْتَطّعنَّ أَيْديكُمُ وَالرَّجلُكُمُ مِن خلاف وَلاَصلبُ بَكُمُ فِي جُدُوعِ النَّخل) [طه ٧٠]، وأنت تعلم أنَ (في) للظرفية، وتعلم كذلك أنَّ التصليب يكونَ على جنوع النخل – ولا يغرنك ما يقال من أن (في) بمعنى (على) فحروف الجر لا تتناوب كما يرى المحققون – لا بد من معرفة السبب الذي اختيرت من أجله كلمة (في)، وهذا ما سنعرفه عند حديثنا عن الاستعارة في القرآن. إن ما يعنينا الآن اجراء هذه الاستعارة، ولا بأس أن نذكرك قبل هذا الاجراء بالأمور الثلاثة التي عديثناك عنها: الحرف، ومعناه، ومتعلق المعنى. فالحرف (على)، ومعناه الاستعلاء ومتعلق هذا المعنى هؤلاء المستعلون المصلبون على جذوع النخل. والحرف الثاني (في)، ومعناه الظرفية، ومتعلق المغرفية، هؤلاء المطروفون في جذوع النخل.

ففي الآية الكريمة: شبه متعلق معنى (على) بمتعلق معنى (في)، ومعنى (على) الاستعلاء ومعنى (في)، ومعنى (على) الاستعلاء ومعنى (في) الظرفية، فشبه المستعلاء بمتعلق الظرفية، أي شبه المستعلي على الشيء بمن هو حالٌ فيه بجامع الثبوت، فشبه المصلوبين وهم على جذوع النخل بمن هو في هذه الجذوع نفسها، هذه الاستعارة التبعية في الحرف. وإليك مثالاً أخر:

يقول الأب عن ابنه العاق «علَّمْتُهُ ليُؤْذيني» ألا ترى أن الأب لم يعلم الأبن ليؤذيه؟ وإنما علمه ليكرمه، وهذه اللام تسمى لام التعليل، فمن أسباب تعليم الأب لأبنه أن يبره ويوقره، ولكن العاقبة كانت شيئاً آخر، فاستعيرت اللام التي هي للعلة للدلالة على العاقبة، بجامع ترتب كل منهما على ما قبله.

ومثل هذا قولنا «ضَحَيْنًا فَخُضْنًا أكثر من حرب مع عدونا لنُهزَم ولنتنازَلَ عن الأرض والمقدسات» ونحن لم ندخل الحرب من أجل هذا إنما دخلناها لنرضي الله ونرفع راية الدين، ونحر الأرض، ونحمي العرض، لكن عاقبة الحروب كانت – كما نراه الآن – واللام للتعليل – كما عرفت – فشبه متعلق معنى التعليل بما آل إليه الأمر من العاقبة التي رأيت لَتَرتُّب كل منهما على ما قبله، فإن كلاً من الانتصار، وتحرير الأرض، والتفريط فيها، مترتب على ما قبله وهو دخول الحرب، فالانتصار لا بد له من حرب والنتيجة المخزية تترتب على الحرب كذلك.

واظنك تدرك الآن الاستعارة التبعية في قوله تعالى: (فَالْتَقَطَهُ أَلُ فَرِعُونَ لِيكُونَ لَهُمُ عَنَ، عَدُولًا وَحَزَنًا وَالقصص ٨]، وهم لم يلتقطوه لهذا، إنما علة الالتقاط أن يكون لهم قرة عين، ولكن لأن كلا من هذين الأمرين: اعني كونه عدواً وحزناً، وكونه قُرَّة عين مترتب على الالتقاط، شبهت العلة بالعاقبة واستعير معنى اللام الدالة على التعليل للدلالة على العاقبة على سبيل الاستعارة التصريحية.

وهكذا يمكنك أن تمثل للاستعارة التبعية في الحرف: «المسلم في قمة الجبال مسكنه، بل في الشهب منزلته» والمراد (على).

أما الإستعارة في اسم الإشارة فكقولك: «هذا حقٌ» وأنت تعلم أن الاشارة للمحسوس، ولكننا استعرنا اسم الاشارة من المحسوس للمعقول بجامع تحقق الوجود في كل منهما على سبيل الاستعارة التبعية.

ارجو أن يكون قد استبان لك أمر هذه الاستعارة ولنواصل الحديث عن أقسامها. ولنصل الحديث عن أقسام الاستعارة بعضه ببعض.

### التقسيم السادس: الاستعارة التمثيلية

ما أظنك إلا أنك تذكر تشبيه التمثيل ولا زالت صوره أُ الخلابة البديعة تحتل من نفسك محلّها، وتبعث فيك الاعجاب، والحق أن بين الاستعارة التمثيلية والتشبيه التمثيلي نسباً وصلة، فالتشبيه التمثيلي – كما رأيت – هو تشبيه مركب، وجه الشبه فيه صورة منتزعة من متعدد، ليس إذن تشبيها مفرداً، كذلك الاستعارة التمثيلية، فانواع الاستعارات التي مرت بك من قبل هي استعارات مفردة، ولذا فهي تسمى مجازاً مفرداً، ولذا يطلق بعضهم على الاستعارة التمثيلية اسم المجاز المركب.

الاستعارة التمثيلية إذن أن تشبه صورة بصورة لما بينهما من صلة من حيث المعنى ثم تحذف الصورة الأولى - المشبه - ويبقى المشبه به، خذ مثلاً قول الله تبارك وتعالى: (ولَيْسَ البر بَّانُ بأن تأتُوا البيوتَ مِن أَبُوابِها) [البقرة البر بَّانُ بأن تأتُوا البيوت مِن أَبُوابِها) [البقرة البر بَّانُ بأن تأتُوا البيوت مِن أَبُوابِها) [البقرة عليه المسلمين أن لا ينشغلوا بغير ما يعود عليهم بالخير والفائدة، فلقد سأل الصحابة رضوان الله عليهم سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الهلال ما باله يبدو صغيراً ثم يكبر ثم يعود كما بدأ، فارشدهم الله تبارك وتعالى إلى أنه من الأصرى بهم أن يسالوا عما يجديهم، وأن يعيشوا مع واقعهم، وأن تكون للأمور الولوياتها، فقال سبحانه: (يَسالُونكَ عَنِ الأَهلَّة قُلُ هِي مَواقيتُ للنَّاسِ والحَبِّ ولَيْسَ البر بُأن تأثُوا البيوتَ مِن أَبُولِهاً) فقد شبهت حالة الذي يعنى بغير ما يجديه، وينشغل بغير واقعه، ويعطي الأولوية في البحث لما من شأنه الني بثتي يعنى بغير ما من شأنه أن يبُحث، كما هو شأن أمتنا اليوم - شبّه حال هذا بحال الذي يئتي البيت من ظهره، فهو مضطر أن ينقب ويخرب ليستطيع دخول البيت، وكان من حقه أن يلج البيت من ظهره، فهو أيسر من جهة، وليس فيه الضرر والخراب من جهة أخرى. فأنت ترى أنه قد البيت من بابه فهو أيسر من جهة، وليس فيه الضرر والخراب من جهة أخرى. فأنت ترى أنه قد البيت من بابه فهو أيسر من جهة، وليس فيه الضرر والخراب من جهة أخرى. فأنت ترى أنه قد

ذكر المشبه به وهو من يأتي البيت من ظهره ولا يأتيه من بابه وهو صورة مركبة، ألا ما أحْوجَ أمتنا إلى أن تعمل بهذا التوجيه الرباني؛ حتى تستطيع أن تدرك غايتها وتلحق بالركب قبل أن يفوت الأوان، وتصلح من شأنها قبل أن يتسع الخرق على الراقع، ليتها تنبذ هذه الخلافات الجانبية التي لا أقول إنها لا تجديها شيئاً؛ بل إنها - ويعلم الله - تمزق ذاتها وتُطمع فيها عدوها فتهون عليه بعد أن تهون على الله تعالى.

ومن الاستعارة التمثيلية قول النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يلْدَغُ المؤمنُ من جُحْرٍ مرتين» (١) وقد قاله صلى الله عليه وسلم لأبي عَزَّةَ الشاعر، وقد كان يهجو الرسول صلى الله عليه وسلم والمسلمين، فلما أسر أظهر الندم، فمن عليه النبي صلى الله عليه وسلم، ولكنه عاد بعد ذلك إلى سيرته الأولى، فلما أسر المرة الثانية، رغب أن يُمَنَّ عليه، فقال له الرسول صلى الله عليه وسلم هذا القول العظيم، الذي صار مثلاً يضرب.

تلك هي الاستعارة التمثيلية وهي مما اشتُهر على السنة الناس حتى أولئك الذين لم يدرسوا البلاغة أو الاستعارة أو المجاز، ألا تسمعهم يقولون لمن يزاول أمراً يمكن أن يكون فيه خطر عليه واضرار به «فلان يلعب بالنار»، ويقولون فيمن لا يسير على سنن أبيه في الصفات الطيبة «النار تخلف رماداً»، ويقولون في عكس هذا «من الشوك يُجنى الورد»، وفيمن يعمل عملاً لا طائل تحته «هو يحرث في البحر»، ويقولون في الخطأ يكون سببه كبير القوم: «إن التلم الأعوج من الثور الكبير لانهم يحرثون على ثورين، ويقولون لمن باشر العمل بعد انتهائه «يحج والناس راجعون»، ويقولون لمن لا يسد غيرة مسدة «إذا حضر الماء بطل التيمم».

والاستعارة التمثيلية يعدونها من أكثر الاستعارات بلاغة وتأثيراً، وإذا اشتهرت صارت مثلاً، وحينئذ لا ينبغي أن يغير فيه شيء، والمثل هو ما شبه مضربه بمورده أي تشبه الحالة التي ضرب لها بالحالة التي قيل فيها أول مرة، فإذا لم يحسن انسان عمله ولقي من جراء ذلك ضرراً، قيل له: «يداك أوكتا وفوك نفخ» والوكاء الربط، وهذه الجملة قيلت أول مرة لرجل ملأ قربته من الماء، وبعد أن نفخها وربطها لم يحسن ربطها فلما رفعها حُل رباطها، وسقطت من يده، فابتغى المساعدة من بعض الناس فقيل له: «يداك اوكتا وفوك نفخ» أي: يداك ربطتا القربة وفمك نفخها، فأصبح مثلاً يضرب لكل من تشبه حالته حالة ذلك الشخص.

وهذا مثل آخر يضرب لمن فوت فرصة وضيع شيئاً كان ضمن إمكاناته: «الصيفُ ضَيَّعت اللبن» وقد قيل أول مرة لأمرأة تركت زوجها وأبت أن ترجع إليه، ولكنها فيما بعد أدركت ندمها وطلبت الرجوع، فقًال لها: «الصيفُ ضيَّعْت اللبن» فأصبح يضرب مثلاً لكل من

<sup>(</sup>١) رواه البخاري – كتاب الأدب – باب (لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين) ه/٢٢٧١، ومسلم – كتاب (الزهد) – باب (لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين) ٢٩/٤.

تشبه حالته حالة هذه المرأة، فإذا قيل لرجل أو رجال فإنه يقال كما ورد (بكسر التاء). ويقال لمن يظلم ظلماً مزدوجاً، ويحيف على الناس في أكثر من جهة «أحَشَفاً وسنوء كيله» وسببه أن بعضهم اشترى تمراً فأعطاه البائع تمراً رديئاً من جهة، وبخسه الكيل من جهة ثانية، فقال له «أحشفاً وسوء كيله» والحشف: التمر الرديء، فيضرب لكل من أشبهت حالته حالة ذلك الشخص.

ومن الاستعارة التمثيلية قولهم لمن يحاول شيئاً لا يستطيعه لعدم قدرته عليه «تبتغي الصيد في عريسة الأسد» وعريسة الأسد مكانه، ومن الاستعارة التمثيلية لمن عاد بعد سفر «عاد السيف إلى قرابه»، ولمن وُسنًد إليه الأمر الذي يستحقه «أخذَ القوسَ باريها».

ومن الاستعارات التمثيلية قولهم: «فلان يرقم على الماء»، و «ينفخ في غير فحم»، و «يضرب في حديد بارد»، لمن يعمل العمل لا طائل تحته، ولا يُرجى منه خير،

ومن الاستعارة التمثيلية قولهم: «إنك لا تجني من الشوك العنب»، و «إنما تزرع ما تحصد»، شبهت حال من يريد الخير دون أن يعمل بأسبابه، ومن يرجو الشيء ممن ليس أهلاً له بحال من يريد عنباً من الشوك. ومنه قول الشاعر صالح بن عبد القدوس:

إِذَا وَتَرْتَ امْ رأً فَاحْ ذَرْ عَدَاوَتَ فَ مَنْ يَزْرَعِ الشَوْكَ لاَ يَحْصُدْ بِ عِنْبَا

ومن الاستعارة التمثيلية قول الإمام الشافعي رضى الله عنه <sup>(١)</sup>:

أَأْنْتُ دُرّاً بَيْنَ سَارِحَةِ الغَنَمْ وأَنْشِدُ مَنْظُوماً لِرَاعِيَةِ النَّعَمْ

فقد شبه حال الذي يلقي الحكم في غير أهلها، والعلم لمن لا يعرف قدره بمن ينثر الدر أمام الماشية، ومن الاستعارة التمثيلية ما يقال للحكيم يضع الأمور في نصابها «أصاب المحزّ، وطبق المفصل»، و «وضع الهناء مواضع النقب»، فقولهم: «أصاب المحز وطبق المفصل» يقال للجزار الذي يضرب بالسكين فيصيب بها المفصل الذي يسهل فيه الحزّ، وقولهم: «وضع الهناء موضع النقب» والهناء: القطران والنقب: جمع نقبة وهي محل الجرب في الإبل وهو داء يصيب الأنعام.

ومن الاستعارة التمثيلية قولهم: «قَبل الرِّماء تُملاً الكنائن» والكنانة هي ما توضع فيه السهام، فقد شبهوا حال الذي يريد أن يعمل عملاً قبل أن يعد له عدته بحال الذي يريد الرمي قبل أن يملأ كنانته بالسهام. ومن الاستعارة التمثيلية قولهم لمن قال قولاً حاسماً: «قطعت جَهيزة له قول كل خطيب» وقولهم:

إذا قَالَـت حَــذَام فَصَّدُّقُ وها فَـانَّ القَـولْ مَـا قَالَـت حَــذَام

<sup>(</sup>۱) ديوان الشافعي ص ۱۱۱.

وقولهم: «عند جهينة الخبر اليقين»، ومن الاستعارة التمثيلية قول المتنبي (١):
وَمَــنْ يَــكُ ذَا فَــمٍ مُــرِ مَريــضٍ يَـجِـدْ مُــراً بِــهِ المَــاءَ الــزُلالاَ
يقال لمن لا يفرق بين الجيد والردىء، لأن المتنبى قاله لمن يعيبون عليه شعره.

وأظنك لا يعسر عليك بعد ما عرفت اجراء هذه الاستعارة، وأنت تجد أن المشبه فيها قد حذف، وذكر المشبه به حيث استعير لفظه للمشبه، ويمكنك أن تجعل من هذه الاستعارة قوله سبحانه: (حَنَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أُوزَارَهَا) [محمد ٤]، فالمشبه اطفاء نار الكفر.

# • هل هناك مجاز مركب غير الاستعارة؟؟

ونتساءل الآن، وقد عرفنا من قبل أن المجاز اللغوي إما أن يكون استعارة أو مجازاً مرسلاً، نتساءل: هل المجاز المركب في الاستعارة وحدها فحسب؟

أكثر الكاتبين من الأقدمين يرون أن المجاز المركب كما يكون في الاستعارة يكون في المجاز المرسل لخدلك، وإن كان كثير من المحدثين لا يشير إلى هذا الموضوع. فالمجاز المرسل عندهم قسمان: (مفرد): وهو الذي حدثناك عنه من قبل، (ومركب): ويعنون به كل جملة خرجت في معناها عن غرضها الأساسي، ولنرجع بك ولترجع أنت بذاكرتك كذلك إلى علم المعاني.

عرفت هناك أن الغرض الأساسي من إلقاء الخبر أمران اثنان: الفائدة، ولازم الفائدة(٢)، ولكنك عرفت أن هذا الخبر قد يخرج عن هذين الغرضين الأساسيين إلى أغراض كثيرة تُعرف من السياق، وقد ذكرنا لك هناك جملة من هذه الأغراض كالتحسر، والاستعطاف، واظهار الضعف إلى غير ذلك من الأغراض الكثيرة، فقوله سبحانه: (رَبِّ إِنِّي وهَنَ العَظْمُ منيِّي) [مريم ٤]، وقوله سبحانه: (رَبِّ إِنِّي وَضَعْنَهَا أَنْثَى) [ال عمران ٢٦]، وقوله: (كُلُّ نَفْسِ مَنِّي) أَمْرَتُ الْعَمْلُ الْرَبِّ إَنِّي وَضَعْنَهَا أَنْثَى) [ال عمران ٢٦]، وقوله وكل جملة من هذا النوع استعملت في غير ما وضعت له لأن الخبر وضع للفائدة أو لازمها، فإذا دلً على شيء آخر، فإن هذه الدلالة لا تكون حقيقية، ألم نعرف المجاز بأنه استعمال اللفظ في غير ما وضع له؟ وهذه الجمل الخبرية استعمال يعدونه وضع له؟ وهذه الجمل الخبرية استعمال عيدونه مجازاً مرسلاً مركباً. ولما كان المجاز المرسل متعدد العلاقات – كما عرفت من قبل – فإن مثل هذه الجمل تكون العلاقة فيها اللزوميّة، لأن كلاً من التحسر، والضعف، والاستعطاف وما أشبهها لازم للخبر.

<sup>(</sup>١) ديوان المتنبي جـ٣، ص ٢٤٤، الزلال: العذب الصافي الذي يزل في الحلق.

<sup>(</sup>٢) راجع كتاب (البلاغة فنونها وافنانها) جـ١، ص٦٦ للمؤلف.

خلاصة القول: أن كل جملة خبرية لم يكن الغرض منها الفائدة أو لازمها هي مجاز مرسل مركب علاقته اللزومية، ولا تظنن هذا في الجمل الخبرية وحدها فهو في الجمل الانشائية كذلك، وقد عرفت من قبل أن الجمل الانشائية قد تخرج عن موضوعها الأساسي وغرضها الأصلي (١). عرفت مثلاً: أن أدوات الاستفهام وهو من الانشاء قد تخرج إلى معان كثيرة غير الاستفهام، وكذلك الأمر والنهي، والتمني والنداء، فأي قسم خرج عن معناه الذي وضع له، وغرضه الذي سيق من أجله فهو مجاز مرسل مركب علاقته اللزومية، فإذا قصد من الاستفهام النفي أو التعجب أو أي غرض أخر فهو مجاز مرسل مركب، وكذلك الأمر إذا قصد به التهديد، أو الارشاد أو التعجيز، فهو مجاز مرسل مركب، وقل هذا في أقسام الانشاء جميعها.

وعلى هذا تدرك أن قوله تعالى: (فَهَلُ أَنْتُم مُنْتَهُون) [المائدة ٩١]، مجاز مرسل مركب علاقته اللزومية لأن صيغة الاستفهام خرجت عن حقيقتها التي وضعت لها إلى معنى آخر هو الأمر، لأن المعنى (إنْتَهُوا). وأن قوله تعالى: (أَتَخُشُونَهُم) [التوبة ١٣]، مجاز مرسل مركب لأن الاستفهام خرج عن حقيقته إلى شيء آخر وهو النهي، وأن قول أبي ريشة:

أُمَّتِي هَلَا لَا بَينَ الْأُمَامِ مِنْبَارُ لِسِيْ فِ أَو لِلْقَالَامِ

مجاز مرسل مركب لأن أداة الاستفهام خرجت عن حقيقتها إلى معنى آخر وهو التقريع. وأن قوله سبحانه: (إعملُوا ما شئتُم) [فصلت ٤٠]، مجاز مرسل مركب، لأن صيغة الأمر فيه خرجت عن مدلولها الذي وضعت له إلى معنى آخر وهو التهديد، والعلاقة في هذا كله اللزومية، هذه المعاني الفرعية لازمة للمعاني الأصلية الرئيسة التي وضعت لها هذه الصيغ أعنى الاستفهام والأمر وغيرهما.

ومن هنا تدرك أن المجاز قسمان: مفرد ومركب، وكما قُسِّم المفرد إلى استعارة ومجاز مرسل، يقسم المركب أيضاً إلى استعارة ومجاز مرسل، إلا أن الاستعارة تسمى تمثيلية فهي فرع عن تشبيه التمثيل، والمجاز المرسل المركب لا يسمى كذلك، وأن هذا المجاز يكون في جملة خبرية أو انشائية خرجت عن معناها الأصلي. ولنعد الآن لنحدثك عما بقي من أقسام الاستعارة.

<sup>(</sup>١) راجع كتاب (البلاغة فنونها وأفنانها) جـ١ للمؤلف ص ١٠٢ وما بعدها.

### التقسيم السابع: تقسيمها من حيث الجامع

الجامع في الاستعارة هو ذلك الذي سميناه وجه الشبه في التشبيه، وإنما كان جامعاً لأننا بوساطته استطعنا أن نجمع بين حقيقتين بعيدة كل منهما عن صاحبتها، وإلا فكيف استعرنا الصدع للتبليغ، والموج للحركة، والطغيان لارتفاع الماء، والشمس للحسناء، والسحاب للجواد، في كل من هذه الأمثلة حقيقتان أو شيئان متباعدان كالشق والتبليغ مثلاً، أو الشمس والحسناء، وهذا الجامع ينبغي أن يكون في المستعار منه وهو المشبه به أقوى منه في المستعار له وهو المشبه.

- (۱) وقد عرفت أن هذا الجامع قد يكون محسوساً إذا كان طرفا الاستعارة حسيين مثل قوله سبحانه: (وآيةٌ لَهُم ُ اللَّيل نَسلَخ منه النَّهَار) [يس ٣٧]، وقد يكون معقولاً كقوله تعالى: (بَلْ نَقَذْف بِالْحقِ عَلَى البَاطِلِ فَيَدَمْعُهُ ) [الانبياء ١٨] كما مر معك من قبل فارجع إليها إن شئت.
- (Y) كما أن هذا الجامع قد يكون داخلاً في مفهوم الطرفين اعني المستعار له والمستعار منه، وتسمى الاستعارة الداخلية، وقد لا يكون كذلك، بل يكون صفة مشتركة بينهما، ومثال هذا اعني كونه صفة مشتركة قولك: «رأيت أسداً يحمي شمساً من الذئاب» فهذه استعارات ثلاث فالجامع وهو الشجاعة في الاستعارة الأولى، والحسن في الاستعارة الثانية، والغدر في الثالثة. كل هذه صفات مشتركة بين طرفي الاستعارة، المستعار منه والمستعار له، فالشجاعة صفة مشتركة بين الأسد والرجل، كذلك الحسن بين الشمس والفتاة، والغدر بين الانسان وبين الذئب.

الجامع هنا ليس داخلاً في مفهوم أحد الطرفين، ولعلك تتساءل: ما معنى كونه ليس داخلاً في مفهوم أحد الطرفين؟ وإليك الجواب:

مفهوم أي شيء هو تعريفه وحقيقته، فمفهوم الإنسان الحيوان المفكر الناطق، أو الجسم الحسّاس المتحرك بالارادة، ومفهوم الأسد الحيوان المفترس، ومفهوم المسجد البناء المعدّ للعبادة، والجامع الذي ذكرناه في الأمثلة السابقة ليس داخلاً في مفهوم أي من الطرفين، فالشجاعة ليست داخلة في مفهوم الإنسان ولا الأسد، وكذلك الحُسن ليس داخلاً في مفهوم الإنسان ولا الأسد، وكذلك الحُسن ليس داخلاً في مفهوم الشمس ولا المرأة، لأننا حينما نعرفهما لا نجد كلمة الحسن جزءاً من التعريف. وإذا عرفت هذا فلنرجع إلى القسم الأول وهو ما كان الجامع فيه داخلاً في طرفي الاستعارة.

استمع إلى قوله سبحانه وتعالى: (وَقَطُّعْنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أُمَّاً) [الأعراف ١٦٨]، وإلى

قوله صلى الله عليه وسلم يبين لنا أن خير الناس: «رَجَلُ مُمْسبِكٌ بِعَنَانِ فَرَسبِهِ كُلَّمَا سَمِعَ هَيْعَةً طَارَ إِلَيْها»<sup>(۱)</sup>، وإلى قول الحماسي:

قَوْمُ إِذَا الشَّرُّ أَبْدَى نَاجِذَيْتِ لَهُمْ طَارُوا إِلَيْتِ زُرَافَاتٍ وَوَحْدَانَا

ففي الآية الكريمة استعير التقطيع للتفريق، لأن المراد: (وفرقناهم في الأرض)، والجامع بين التقطيع والتفريق هو انفكاك الأجزاء بعضها عن بعض، وهو في التقطيع أشد وأقوى، وهذا الجامع تجده أمراً لا بد منه في مفهوم كل من التقطيع والتفريق، وإذا أردت أن تعرف التقطيع، عرفته بأنه زوال الأجزاء بعضها عن بعض وكذلك التفريق.

وكذلك في قول النبي صلى الله عليه وسلم، استعير الطيران للعَدْو، والجامع وهو الاسراع في الحركة للوصول إلى الهدف داخل في مفهوم كل من الطيران والعَدْو، ويمكننا أن نجري هذا في قوله سبحانه: (وَمَزَقَّنَاهُم ٰ كُلُّ مُعَزَّتٌ) [سبئ ١٩]، إذا فسرنا التمزيق بالتفريق.

(٣) وتنقسم الاستعارة باعتبار الجامع تقسيماً ثالثاً وهو الذي يعنينا أكثر من غيره لما له من أثر في الاستعارة وحسنها وجمالها، وهو تقسيمها من حيث الجامع إلى قريبة وبعيدة أو عامية وخاصية، وبعضهم يطلق على القريبة: (المُبْتذَلَة) وما نظن أن كل قريبة كذلك. ونرجع بك لتستذكر الحديث عن التشبيه حينما قسمناه إلى قريب وغريب وذكرنا أسباب الغرابة، وعلى ضوء ما قررناه هناك يمكنك أن تدرك أن كل استعارة لا يكون الجامع فيها أمراً يحتاج إلى تأمل، فهي استعارة قريبة كقولك: «رأيت شمساً»، و «وردت بحراً» وأن كل استعارةً كان الجامع فيها أمراً يحتاج إلى تأمل واستنتاج، فهي استعارة خاصية، يقول الشيخ عبد القاهر – رحمه الله –:

« اعلم أن من شأن هذه الأجناس أن تجري فيها الفضيلة وأن تتفاوت التفاوت الشديد، أفلا ترى في الاستعارة العامي المبتذل كقولنا: «رأيت أسداً »، و «وردت بحراً »، و «لقيت بدراً » والخاصي النادر الذي لا تجده إلا في كلام الفحول، ولا يقوى عليه أفراد الرجال كقوله:

# \* وَسَالَتْ بِلْعُنَاقِ الْمَطِيِّ الْأَبِاطِحُ (٢) \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الامارة، باب (فضل الجهاد والرباط) ١٥٠٣/٣. ممسك بعنان الفرس: أي متأهب ومنتظر وواقف بنفسه على الجهاد في سبيل الله. هيعة: الصوت عند حضور العدو.

<sup>(</sup>۲) هذا عجز بيت مختلف في نسبته وهو:

أَخَذُنا بِأَهْرَافِ الأَحَادِيثِ بَيْنَنَّا وَسَالَت بِأَعْنَاقِ الْمَلِي الأَبَاطَحُ

والمطي: ُجمع مُطية وهُيَ الدواب والأنعام، والأباطح: ُجمع بطحاء: وهي الأودية. فهو يقول: إن تلك الأودية لم يجر فيها الماء وإنما جرت فيها أعناق تلك المطي وعبّر بالأعناق كنايةً عن كثرتها وازدحامها وسرعتها في المشي.

أراد أنها سارت سيراً حثيثاً في غاية السرعة. وكانت سرعةً في لين وسلاسة كأنها كانت سيولاً وقعت في تلك الأباطح فجرت بها، ومثل هذه الاستعارة في الحسن واللطف وعللًا الطبقة في هذه اللفظة بعينها قول الآخر:

أراد أنه مطاع في الحي، وأنهم يسرعون إلى نصرته، وأنه لا يدعوهم لحرب أو نازل خَطْب، إلا أتوه وكثروا عليه وازدحموا حواليه، حتى تجدهم كالسيول تجيء من ها هنا وها هنا، وتنصب من هذا أو ذاك حتى يغص بها الوادى ويطفح منها.

ومن بديع الاستعارة ونادرها، إلا أن جهة الغرابة فيه غير جهتها في هذا، قول يزيد بن مسلمة بن عبد الملك<sup>(٢)</sup> يصف فرساً له، بأنه مودب وأنه إذا نزل عنه وألقى عنانه في قربوس (<sup>٣)</sup>سرجه، وقف مكانه إلى أن يعود إليه:

عَوَّدْتُ لَهُ فِي مَا أَنُورُ حَبَائِد فِي الْمُمَالَ لَهُ وَكَاذَاكَ كُلُّ مُخَاطِ لِ عَوَّدُ اللهُ وَكَادَاكَ كُلُّ مُخَاطِ لِ وَإِذَا احْتَ بِي قَرَبُ وسُلُهُ بِعَنَانِ فِي عَلَكَ الشّكِيمَ إلى انْصِرَافِ الزَّائِ لِ (٤)

فالغرابة ها هنا في الشبه وفي أن استدرك أن هيئة العنان في موقعه من قربوس السرج، كالهيئة في موقع الثوب من ركبة المُحْتَبي، وليست الغرابة في قوله:

# \* وسالت بأعناق المطي الأباطع \*

<sup>(</sup>١) بوجوه كالدنانير: أي مشرقةً متلالئة مسرورة وذلك من الثقة بشجاعتهم وزهواً بزعيمهم، ولو كانوا خائفين لجاؤوا متثاقلين بوجوه باسرة عليها غبرة الخوف وظلمة الكآبة.

 <sup>(</sup>٢) لا يوجد ذكر لشاعر بهذا الاسم ولعل الصواب أنه لمحمد بن يزيد بن مسلمة بن عبد الملك بن مروان، انظر دلائل
 الإعجاز – تحقيق ياسين الأيوبي هامش ص١٢١٠.

<sup>(</sup>٢) القربوس: هو حنَّو السرج، أي الأعواد المعوجة من عيدانه.

<sup>(</sup>٤) الاحتباء: هو أن يُشدُ الرجل ركبيته إلى بطنه بنحو ثرب يمتدُ من جانبيه إلى ظهره. ويحتمل أن يكون فاعل احتبى هو (القربوس) بتنزيله منزلة الرّجُل المحتبي، فكأن القربوس صُمَّ الفرس ورأستُه إليه بالعنان كما يضم المحتبي ركبتيه إليه، ويحتمل أن يكون (قربوسه) مفعول (احتبى) مضمناً معنى (جمع)، ويكون الفاعلُ ضميراً عائداً على الفرس، والمعنى: جمع هذا الفرس قربوسه إليه بعنانه كما يضم المحتبي ركبتيه إليه بثوب ونحوه، والاحتمال الثاني اتمَّ وادخل في تحقيق التشابه؛ لأن القربوس في الهيئة أعلى من فم الفرس، وهذه الحالة هي التي تنطبقُ على حالة الاحتباء، إذ إن ركبتي المحتبي تكونان في الهيئة أعلى من ظهره، والعنان: اللجام، والشكيم والشكيمة: هي الحديدة المعترضة في فم الفرس، وقد أراد بالزائر نفسه، وإنما عبر عن نفسه بالزائر لدلالته على كمال تأدب فرسه. انظر: المنهاج الواضح / حامد عوني ٢٤٢/٣.

على هذه الجملة (١) وذلك أنه لم يُغْرِبْ لأنْ جعل المَطيَّ في سرعة سيرها وسهولته كالماء يجري في الأَبْطُح فإن هذا شَبَهٌ معروف ظاهر ولكن الدقة واللطف في خصوصية أفادها بأن جعل (سال) فعلاً للأباطح، ثم عداه بالباء، ثم بأن ادخل الأعناق في البيت فقال: «بأعناق المطي» ولم يقل بالمطيّ ولو قال: سالت المطيّ في الأباطح، لم يكن شيئاً، وكذلك الغرابة في البيت الآخر ليس في مطلق معنى سال، ولكن في تعديته بعلى والباء، وبأن جعله فعلاً في قوله: «شعاب الحي» ولولا هذه الأمور كلها لم يكن هذا الحسن، وهذا موضع يدق الكلام فيه. وهذه أشياء من هذا الفن.

اليومُ يَوْمَانِ مُذْ غُيِّبُتَ عَنْ بَصَرِي أَمْسِي وَأَصْبِحُ لاَ أَلْقَاكَ واحزَنَا

- - سوار بن المضرّب وهو لطيف جداً:

بِعَـــرْضِ تنُّوفـــة الريِّــج فيـــهـــا
- بعض الأعراب (٤):

وَلَـرُبَّ خَصْمِ جَاهِدِيـنَ نَوِي شَـنَا لُـدَ ظَأَرْتُهُمُ علـي مـا ساعَهُ ـم الله طَاعَدُ الله علـي مـا ساعَهُ ـم الله على ا

نَفْسِ \_\_\_\_ فِداؤُكَ مَا ذَنْبِ فِ فَأَعْتَذِرُ

لَقَدْ تَأَنَّ قَ فِي مَكْرُوهِ فِي القَدَرُ (٢)

نَسيمٌ لا يَسرُوعُ التُسرِبُ وان (٢)

تَقْدِي عُيُونُهُ مُ بِهِتْ رِهَاتِ رِ

<sup>(</sup>١) أي على هذا النمط.

<sup>(</sup>٢) اليوم يومان: يريد أن طول اليوم تضاعف عليه لألم البُعد، تأنق في مكروهي القدرُ: أي تفنن في تعذيبي القدرُ، تأنق في الشيء: أي اتقنه وجوّده وتفنن فيه.

<sup>(</sup>٣) تنوفه: الأرض الواسعة البعيدة الأطراف التي لا ماء بها ولا أنيس، وان: من الونى وهو الضعف أو التعب، فانظر كيف وصف النسيم بالضعف والتعب لأنه لا يثير التراب، وانظر إلى تعبيره عن اثارة التراب بـ (يروع).

<sup>(</sup>٤) وهو تعلبة بن صغير ويقال: ابن أبي صغير، المفضليات رقم (٤).

<sup>(</sup>ه) الشدّا: الحدة والأدى والشرّ، تقدي عيونهم: أي تقدف القدى وهو الوسخ الأبيض في مجرى الدمع. وهناك رواية (تقدي صدورهم) الهتر: سقط القول وباطله. اللّه: جمع ألد وهو الشديد الخصومة، والظار: أن تجعل أربع نياق فلكثر على حوار واحد ترضّعه، يريد أنه جمع عليهم حججاً كثيرة، وفي كتب اللغة ظأره على ما يسوءه: أكرهه على الشيء وأصله: حُمُّلُ الناقة على ارضاع حوار غيرها.

<sup>(</sup>٦) ديوانه (من الطرديات) ص ٢٧.

<sup>(</sup>٧) في الديوان: (حتى إذا ما عرف الصيد الضّار) أي الضاري: وهو الكلب ومعنى (أنصار): أي انضم وانجمع أو مال، يصف بازى الصيد.

حتى إذا ما عرف الصيد أنْصَار وأذن الصاب لل المسار (٧) المسار (٤) المسار (٤) المسار المعنى: حتى إذا تهيأ لنا أن نبصر شيئاً، لما كان تعذر الإبصار منعاً من الليل، جعل المكانه عند ظهور الصبح اذناً من الصبح. وله (١):

يُنَاجِينيَ الإخْلاَفُ مِن تَحْتِ مَطْلِهِ فَتَخْتَصِمُ الآمالُ واليَاسُ في صَدْرِي (٤) ومما هو في غاية الحسن – وهو من هذا الفن – قول الشاعر وأنشده الجاحظ (٥):

لَقَدْ كُنْتَ فِي قَوْمٍ عَلَيْكَ أَشْحَاتٍ بِنَفْسِكَ إِلاّ أَنَّ مَا طَاحَ طَائِحُ لَا يَوْدُونَ لَوْ خَاطُونَ النَّفُوسُ الشَحَائِحُ (٦)

يَوَدُّونَ لَوْ خَاطُونَ النَّفُوسُ الشَحَائِحُ (٦)

و**ٳڶيه ذه**ب بشار **في قوله<sup>(۷)</sup>:** 

وَصَاحِبٍ كَالدُّمَّ لِ الْمُصِدِّ حَمَلْتُهُ فِي رُقْعَةٍ مِنْ جِلْدِي

ومن سرِّ هذا الباب أنك ترى اللفظة المستعارة قد استعيرت في عدة مواضع، ترى لها في بعض ذلك ملاحة لا تجدها في الباقي، ومثال ذلك أنك تنظر إلى لفظة (الجسر) في قول

<sup>(</sup>۱) دیوانه ۱/۲۲۱.

<sup>(</sup>٢) يكد الوعد بالحجج: أي يدفع الوعد بايراد الحجج، وهناك رواية أخرى وهي:

بخيلً قد (شقيتُ) به يكد الوعد (باللجج)

واللجج: هو التمادي في الناد.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ۲/۹۵۲.

<sup>(</sup>٤) الاخلاف: اخلاف الوعد، المطل: المماطلة بالوعد وعدم الوفاء به.

<sup>(</sup>٥) البيان والتبيين ١/٠٥.

<sup>(</sup>٦) طاح: هلك، أي ما هلك، وقُدِّر له الهلاك فهو طائح؛ أي هالك لا محالة، لا يردُّ عنه الهلاك رادٌّ.

<sup>(</sup>٧) ديوانه ٢٧٧/٢، المُعدِّ: من أمد الجرح أي حصلت فيه المدة وهي ما يجتمع في الجرح أو الدمل من قيح.

<sup>(</sup>٨) ديوانه ٢٠٠/١، والقصيدة في مدح المعتصم بالله، يجتاب: يقطع المسافة، واللَّجة: معظم الماء.

أبى تمام<sup>(۸)</sup>:

ر يَطْمَعُ الْمَـرْءُ أَنْ يَجْتَـابَ لُجَّتَــهُ بِالقَوْلِ مَا لَـمْ يَكُـنْ جِسْـراً لَـهُ العَمَــلُ وقوله (١):

بَصُرْتَ بِالرَّاحَةِ العُظْمَى فَلَمْ تَرَهَا تُنَالُ إِلاَّ عَلَى جَسِّرٍ مِنَ التَّعَبِ

فترى له في الثاني حسناً لا تراه في الأول ثم تنظر إليها في قول ربيعة الرَّقّيّ (٢):

قُولِي نَعَمْ، وَنَعَمْ إِنْ قُلْتِ وَاجِبَةً قَالَتْ عَسَى، وَعَسَى جِسْرُ إلى نَعَمِ فَولِي نَعَم

ومما هو أصل في شرف الاستعارة أن ترى الشاعر قد جمع بين عدة استعارات قصداً إلى أن يلحق الشكل بالشكل، وأن يتم المعنى والشبه فيما يريد. مثاله قول امرئ القيس<sup>(٣)</sup>:

فَقُلْتُ لَهُ لَمَّا تَمَطَّى بِصُلْبِ فِ وَأَرْدَفَ أَعْجَازاً وَنَاءَ بِكَلْكَ لِ

لما جعل الليل صلباً قد تمطى به ثنى ذلك فجعل له أعجازاً قد أردف بها الصلب، وثلث، فجعل له كلكلاً قد ناء به فاستوفى له جملة أركان الشخص وراعى ما يراه الناظر من سواده إذا نظر قدامه وإذا نظر إلى خلفه وإذا رفع البصر ومده فى عرض الجو»(٤).

ومن كلام الشيخ ندرك أن الاستعارة قد تكون قريبة من حيث الجامع، ولكن مجيئها على نظم مخصوص يكسبها جمالاً وروعة، ويزيدها حسناً وابداعاً، وقد مثل الشيخ بما سمعت من قبل. \* وسالت بأعناق المطيِّ الأباطح \* وبقول الآخر:

سَالَتْ عَلَيْهِ شَعَابُ الصَيِّ حِينَ دَعَا أَنْصَارَهُ بِوُجُوهِ كَالسَّنَانِ بِيرِ وأنت تعلم أن استعارة السيل لسرعة السير أمر مالوف ومعروف، ولكن القالب الذي وضعت فيه الاستعارة أكسبها هذه القشابة (٥) والطلاوة، فلم يقل سالت المطيُّ بالأباطح، ولم

<sup>(</sup>١) ديوانه ١٧/١، والقصيدة في مدح المعتصم أيضاً.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ص ۹۱.

<sup>(</sup>٢) سبق شرح البيت ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) دلائل الإعجاز ص ١١٧

<sup>(</sup>a) القشيب: الشيء الجديد النظيف الحسن.

يقل \* سال عليه أنصاره \* ولو قيل هذا لكانت الاستعارة قريبة ليس فيها رَوْج حسن ولا ريح عطر، ولكنه أسند السيل للأباطح مع أنه حريٌ به أن يسند للمطي، ثم ذكر كلمة الأعناق وهي لفتة من الشيخ أفاد منها كل من جاء بعده.

وقد تكون الاستعارة قريبةً كذلك، إلا أنها تتضمن معنىً لتصبح ذات غرابة فتدخل في سلك الاستعارات البعيدة الخاصة. انظر إلى قول المتنبي (١٠):

لم تُلْقَ هذا الوَجْهَ شَمْسُ نَهارِنَا إلاّ بِوَجْهِ لِيسَ فِيهِ حَسِاءُ المِياءَ. ألا ترى أن قوله «ليس فيه حياء» هو الذي خلع على هذا البيت الحياة.

والخلاصة أن الاستعارة الخاصة هي التي يبدع فيها المتكلم، فيجمع بين الأشياء التي تكون أكثر غرابة، انظر إلى قول كثير يمدح عبد العزيز بن مروان (٢):

غُمْ لَ السرِّدَاءِ إِذَا تَبَسَّمَ ضَاحِكًا عَلَةً لَهُ لِضِحْ كَتِبِ رِقَابُ الْسَالِ

ألا ترى أن استعارة الرداء للعطاء لا يفتأن لها كل واحد، فكما أن الرداء يستر صاحبه ويقيه كل شر؛ فإن العطاء كذلك يردّ عنه كثيراً من المثالب.

ومن الاستعارات البديعة الغريبة ما ذكره صاحب العمدة لِطُفَيْل الغَنْوي، وهو ممن اعجب به أئمة اللغة كثعلب وغيره<sup>(٢)</sup>:

فَوَضَعْتُ رَحْلِي فَوْقَ نَاجِيَةٍ يَقْتَعَاتُ شَحْمَ سَنَامِهَا الرَّحْلُ

وفي رواية (جَعَلْتُ كُورِي فَوْقَ نَاجِية)، والناجية الناقة السريعة، وهو كناية عن أنه كثير الأسفار لا يريح ناقته أبداً، والاستعارة التي تعنينا في قوله «يقتات شحم سنامها الرحل»، أن وجود الرحل على الناقة دائماً ينتقص من شحم سنامها، ذلك لما في كثرة السفر وطوله من المشقة على الناقة، فعبر عن انتقاص الرحل من الشحم بالاقتيات، فشبه الانتقاص بالاقتيات لأن في كليهما إزالة، فالإقتيات فيه إزالة للقوت، وكذلك الانتقاص، ثم اشتق من الاقتيات (يقتات) بمعنى (ينتقص)، وهي استعارة تصريحية تبعية كما عرفت، ولك أن تجري الاستعارة

<sup>(</sup>١) ديوان المتنبي ١/٥٥٨، يقول: لا حاجة الشعس مع ضيائك ونورك، ومن ثم كان طلوعها وقاحةً منها وقلة حياء، واستعار للشمس وجهاً للمشاكلة.

<sup>(</sup>٢) شروح التلخيص ٢/٥٥/، الإيضاح ١٧١/٢، غمر الرداء: كناية عن الكرم وسعة الغضل، غلقت: أي استحقت لسواء كما يقال: (غلق الرهن) أي أصبح المرهون حقاً للراهن، رقاب المال: أي ازمتها، فقد شبهها بالماشية، والمعنى (أن من كرمه أن مجرد ابتسامة في وجه من يساله تكفي لأن يصبح المال حقاً للسائل.

<sup>(</sup>٣) العمدة لابن رشيق ٢/٧٤/١.

بوجه آخر، وهو أن يشبه الرحل بذي حياة، ويحذف المشبه به ويرمز له بشيء من لوازمه وهو (يقتات) على سبيل الاستعارة الأصلية المكنية، واسناد الاقتيات إلى الرحل استعارة تخييلية، فانظر أي الطريقين تبتهج بها نفسك ولا تنس القاعدة التي أرشدتك إليها من قبل.

- وفي هذا المعنى يقول كلثوم بن عمرو العتابي:

وَمِنْ فَوْقِ أَكْوارِ اللَّهَارِي لُبَانَةً أَحَالًا لَهَا أَكُلُ النُّرِي وَالْغَوَارِبِ(١)

والذرى والغوارب: جمع ذروة، وغارب: ومنه المثّل: «لا زال يفتل له في الذروة والغارب» وهو مثل يضرب لمن يتصنع ويتلطف لإنسان ما حتى يبلغ حاجته منه، شبهت حاله بحال من يتلطف للبعير حتى يذلله، فهي استعارة تمثيلية.

وشبیه به قول أبي تمام $^{(\mathsf{Y})}$ :

فَقَدْ أَكَلُوا مِنْهَا الغَوَارِبَ بِالسُّرى فَصَارَتْ لَهَا أَشْبَاحُهُمْ كَالغَوَارِبِ فَصَارَتْ لَهَا أَشْبَاحُهُمْ كَالغَوَارِبِ وَلَا أَبُو تَمَامُ عَلَى صَاحِبِيهِ تَسْبِيهاً بديعاً كما رأيت.

ومن الاستعارة الخاصية قول الشاعر:

عَنَماتُ مُ مِثْلُ النُّجُ وم ثَواقِبًا لَوْلَمْ يَكُنْ الثَّاقِبَاتِ أَفُولُ (٢)

«فإن تشبيه العزم بالنجوم في الثقوب – وهو النفوذ – مبتذلٌ قريب ولكن وصف الأفول وعروضه للثاقبات دون العزمات، وما في ذلك من الدلالة على أن المشبه اتم من المشبه به في وجه الشبه. أَبْرَزُ التشبيه في صورة ممتعة وكساه خيالاً بديعاً رائعاً »(٤).

ويُعد من هذا الضرب قولُ أبي دلامة يصف بغلته (٥):

أرى الشهَ بَاء تَعْجِ نُ إِذْ غَدَوْنَا بِرِجْلَيْهَا وَتَخْبُ نُ بِاليَديْنِ نِ وَشَبّه حركة رجليها حيثُ لم تثبتا على موضع تعتمدُ بهما عليه، وهوتا ذاهبتين نحو

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، أكوار: جمع كُوْر: وهو القطيع من الإبل أو البقر المهارى: وفي رواية المطايا، لبانةً: الحاجة من غير فاقة الذرى: جمع ذروة: وهي أعلى السنام، الغوارب: جمع غارب: وهو السنام.

<sup>(</sup>٢) ديوان أبي تمام ٢٠٩/١ والبيت من قصيدة في مدح أبي دلف القاسم العجلي، الغرارب: مرّ في البيت السابق. يقول: إنهم ارهقوا المطايا وأنهكوها في السير حتى ذابت اسنمتها وبدوا وهم على متونها كأنهم أسنمةً لها.

<sup>(</sup>٣) عزماته: جمع عزمة وهي التصحيح والعزم، الثواقب: النوافذ في الظلمات، الأفول: الغروب، وجواب الشرط محذوف تقديره: (لتم التشبيه).

<sup>(</sup>٤) المنهاج الواضح / حامد عوني ١٥٩/٣. (٥) شروح الايضاح ٥/٢٩.

<sup>(</sup>٦) أسرار البلاغة ص ٢٣٠

يديها بحركة يدي العاجن فإنهما لا تثبتان في موضع بل تَزِلاّن إلى قُدّام لرخاوة العجين، وشبه حركة يديها بحركة يدي الخابز، فإنه يثني يده نحو بطنه، ويحدث فيها ضرباً من التقويس»<sup>(٦)</sup>.

وبالجملة فإن في ثنايا تراثنا الأدبي كثيراً من هذه الاستعارات البديعة ونرجوا أن يكون ما ذكرناه نافعاً لك، ودافعاً يدفعك للتنقيب ويدفع عنك التثريب.

لاَ تَقُلُ فَدْ ذَهَ بَتْ أَرْبِابُهُ كُلُّ مَنْ سَارَ عَلَى الدَّرْبِ وَصَلْ

### التقسيم الثامن: تقسيم الاستعارة باعتبار

## الملائم إلى مرشَّحة ومجرَّدة ومطلقة

هذا التقسيم للاستعارة ليس باعتبار أحد أجزائها، وليس باعتبار الطرفين، وليس باعتبار الطرفين، وليس باعتبار الجامع كذلك، وإنما هو باعتبار ما يناسب ويلائم أحد طرفي الاستعارة – اعني المستعار له أو المستعار منه –، ولذا أثرت تأخير هذا التقسيم، لأنه يتعلق بشيء خارج أركان الاستعارة وعناصرها، وهو مما يدق مسلكه، لذا أرجو أن تتنبه له فتُجِد له سيرك، وتُكِد له فكرك وهو حرى بذلك كله.

عرفت أن أركان الاستعارة المستعار والمستعار منه والمستعار له، فالمستعار هو لفظ المشبه به، والمستعار منه معناه، والمستعار له هو المشبه وإذا نظرت إلى أي استعارة ما، سواء كان مما ذكرناه لك، أم مما لم يذكر فإنك ستجد أنها قد يذكر معها ما يناسب المشبه به العني المستعار والمستعار فلك:

إن الاستعارة جمعت بين حقيقتين مختلفتين، وكل منهما لها أوصاف خاصة بها، فالمستعار له، له أوصاف تختص به لا يتصف بها المستعار منه، كذلك المستعار منه يتصف بأوصاف لا يمكن أن يتصف بها المستعار له، إذا قلت «رأيت بحراً» فالمستعار وهو البحر له أوصاف خاصة به كتلاطم الأمواج، واللجة، والساحل، والعمق، وكثرة الدرّ، والمستعار له وهو الانسان له أوصاف خاصة به كذلك كالمشي، والعطاء باليدين، والابتسام. وإذا قلت: «رأيت أسداً» فإن المستعار وهو الأسد له أوصافه الخاصة به كالزئير، وتلبد الشعر، وطول الأظفار. وللمستعار له أوصاف خاصة به كذلك، كالضرب بالسيف، والرمي بالنبال، وحمل السلاح، وإذا قلت: «رأيت شمساً» فإن المستعار وهو الشمس له أوصافه الخاصة به كالتوهج والرفعة، والمتعار له، له أوصافه كذلك كالتبسم والمشي والحياء.

ومما ييسر لك هذا الأمر أن نذكرك بقرينة الاستعارة وبخاصة في قسميها التصريحية والمكنية، إن أي استعارة تصريحية إذا بحثت عن قرينتها فإن هذه القرينة هي مما يلائم

المشبه ويناسبه، ألا ترى إلى قوله سبحانه: (وتَرَكَنَا بَعْضَهُمْ يُومُنَلْ يَمُوجُ فِي بَعْضَ) [الكهف ٩٩]، هذه استعارة تصريحية، لأنه شبه اضطراب يأجوج ومأجّوج بالموج، وإذا بحثت عن قرينة هذه الاستعارة فلن تجدها إلا كلمة (بعضهم) و (في بعض) وأظنك لا ترتاب بأن هذا يلائم المشبه به.

وإذا نظرت إلى قوله:

### شمس تظللني من الشمس \*

فإن القرينة هنا (تظللني) وهي مما يلائم المشبه، وإذا قرأت قوله سبحانه: (أُولَئِكَ النَّرَوُ الضَّلاَلَةَ بِالهُدَى) [البقرة ١٦]، فهذه استعارة تصريحية لأنه شبه الاستبدال بالاشتراء، والقرينة (الضلالة) وهي مما يلائم المشبه، وأخيراً:

# \* فقلت إليكَ إن مُعى السُّحابا \*

استعارة تصريحية والقرينة (معي) وهي تلائم المشبه.

أما الاستعارة المكنية فلقد عرفت أنها هي التي يحذف منها المشبه به، ويرمز له بشيء من لوازمه، فالقرينة في الاستعارة المكنية تلائم المشبه به. ألا ترى إلى قوله سبحانه: (وَاخْفَضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلُ مِنَ الرَّحْمَةَ) [الإسراء ٢٤]، وقوله: (يَنْقَضُونَ عَهْلَ اللهِ) [البقرة ٢٧]، وقول الشاعر:

# \* وإذا المنيَّة انشبت أظفارها \*

وقد ذكرنا لك هذا من قبل.

قرينة الاستعارة التصريحية تلائم المشبه إذن، وقرينة الاستعارة المكنية تلائم المشبه به، إلا أننا في تقسيمنا هذا نبحث عن شيء غير القرينة زائد عليها، فهم يقسمون الاستعارة بعد استيفاء قرينتها إلى مرشحة ومجردة ومطلقة، ذلك أن الاستعارة إذا ذكر معها ما يلائم ويناسب المشبه به فهي المرشحة أو الموشحة، والترشيح هو التقوية، يقال: رشّحت الصبي باللبن إذا قويته، وإنما كانت كذلك، لأن الاستعارة قائمة على تناسي التشبيه، وأنت تستعير لفظ المشبه به للمشبه، فإذا ذكرت معها ما يلائم المشبه به فقد زدتها قوة لأنك تناسيت المشبه تناسياً تاماً. أما إذا ذكر مع الاستعارة ما يلائم المشبه فهي استعارة مجردة لأنك جردتها مما يناسب المشبه به، ونزلت بها عن رتبتها السابقة بذكرك معها ما يلائم المشبه، فكأنك تشير إليه وتذكّر به من نسيهُ. أما إذا لم يذكر معها شيء من هذين – أي ما يلائم المشبه به أو المشبه -

فهي الاستعارة المطلقة، وإنما كانت مطلقة لخلوها عن الترشيح والتجريد، وهناك حالة ثانية للمطلقة كذلك، وهي أن يُذكر معها الأمران، أي ما يلائم المشبه به وما يلائم المشبه، ومن هنا تدرك أن قرينة الاستعارة التصريحية، وإن كانت تلائم المشبه إلا أن الاستعارة لا تسمى مجردة، وأن قرينة الاستعارة المكنية وإن كانت تلائم المشبه به إلا أن الاستعارة لا تسمى مرشحة، لأن الترشيح والتجريد لا يكون لهما دور إلا بعد أن تستوفي الاستعارة قرينتها. وأعلى هذه المراتب الترشيح ثم الاطلاق وأضعفها التجريد لما عرفت من قبل.

خلاصة القول أن الاستعارة تنقسم إلى مرشحة ومجردة ومطلقة، فالمرشحة ما ذكر معها ما يلائم المشبه به، والمجردة ما ذكر معها ما يلائم المشبه، والمطلقة ما لم يذكر معها شيء، أو ذكر الملائمان معاً، والترشيح والتجريد لا يكونان إلا بعد أن تستوفي الاستعارة قرينتها. وأظنك قد اسْتُوعبت هذا كله من الناحية النظرية ولتُعدِّ نفسك الآن لتقطف ثمرة هذا الغرس بما ستتذوقه من الناحية التطبيقية العملية.

#### أولاً: الاستعارة المرشحة:

- (۱) قال تعالى: (إهْلَىٰنَا الصِّرَاطَ المُسنَقَيمِ) [الفاتحة ٦] هذه استعارة تصريحية كما عرفت من قبل -، فقد استعير الصراط للإسلام، والقرينة طلب الهداية من الله، أما كلمة مستقيم فإنها تناسب الطريق وتلائمه، إذن ذكر الاستقامة ترشيح للاستعارة.
- (۲) قال تعالى: (أُولَئِكَ اللَّذِينَ اشْتَرَوا الضَّلَالَةَ بِالهُدَى فَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ [البقرة ۲۱]، استعير الشراء للاستبدال كما عرفت من قبل على سبيل الاستعارة التصريحية، والقرينة الضلالة، لأنها تستبدل ولا تُشترى، بقي قوله تعالى: (فما ربحت تجارتهم) وهذا الوصف يناسب المستعار وهو الاشتراء، الاستعارة مرشحة إذن.
- (٣) قال تعالى: (بَلَ نَقَانِ فُ بِالْحَقِّ عَلَى البَاطِلِ فَيَدَمْعَهُ فَإِذَا هُو زَاهِق) [الأنبياء ١٨]، والقذف والدمغ مستعاران كما عرفت من قبل لغلبة الحق وذهاب الباطل، وقوله سبحانه: (فإذا هو زاهق) يلائم المشبه به فالاستعارة مرشحة.

<sup>(</sup>١) ديوان الهذليين / القسم الثاني ص ١٥٠.

- (٤) قال تعالى: (هُوَ الذي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكَبِهَا...) [الملك ١٥]، حيث شُبهت الأرض بالحيوان، ثم ذكرت المناكب وهي للحيوان، وليس الترشيح إلا هذا.
  - (٥) قال أحد الصعاليك وهو أبو خراش وله قصة معروفة $^{(1)}$ :

فَلَيْسَ كَعَهْدِ الدَّارِ يَا أُمُّ مَالِكٍ وَلَكِنْ أَحَاطَتْ بِالرِقَابِ السَّلاسِلُ

وقد كان بينه وبين هذه المرأة صلة في الجاهلية فلما أسلم بيَّن لها أن الأمر قد تغير، وأن الإسلام قد حال بينه وبين الفحش والرذيلة، فشبه الإسلام بالسلاسل، وحذف المشبه على سبيل الاستعارة التصريحية، والقرينة معنوية بالطبع، وذكر الاحاطة بالرقاب مما يلائم المشبه به وهي السلاسل، وهكذا ندرك أن الاستعارة مرشحة.

## (٦) قال البحتري:

وَأَرَى الْمَنَايَا إِنْ رَأْتْ بِكَ شَيْبَةً جَعَلَتْكَ مَرْمَى نَبْلِهَا الْمُتَواتِ رِ

فقد شبه المنايا بالانسان، القرينة (أرى) لأن المنايا لا تُرى كما تعلم، وقوله: «مرمى نبلها» شيء يلائم المشبه به، لأن الانسان هو الذي يُرمى بالنبل فهي استعارة مرشحة.

 $(\lor)$  وقال السريّ الرَّفّاء $(\lor)$  :

وَقَدْ كَتَبَتْ أَيْدِي الرَّبِيعِ صَحَائِفَاً كَأَنَّ سُطُورَ البَرْقِ حُسْنَاً سُطُورُهَا

فهذه استعارةً مكنية حيث شبه الربيع بالانسان، ورمز له بشيء من لوازمه وهي الأيدي، واضافتها للربيع على سبيل الاستعارة التخييلية والتخييلية قرينة المكنية – كما عرفت من قبل – وقوله صحائف ترشيح لأنه يلائم المشبه به وهو الانسان.

 $(\Lambda)$  وأظنك لو تأملت قول المتنبي $(\Upsilon)$ :

أتَى الزَّمَانَ بَنُوهُ فِي شَبِيبَتِ فِ فَسَرَّهُ مُ وَأَتَيْنَاهُ عَلَى هَ رَمِ

أدركت أن فيه استعارة مرشحة حيث شبه الزمان بانسان، وقد استوفت الاستعارة قرينتها وهي في قوله: «أتى الزمان بنوة» ثم ذكر الشبيبة والهرم، وهي تلائم المشبه به.

<sup>(</sup>۱) ديوان السرى الرفاء ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) ديوان المتنبى ٢٩٦/٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان أبي تمام ٢/٥٧٨، والقصيدة في مدح أبي دلف.

(۹) كذلك قول أبى تمام<sup>(۳)</sup>:

نامَتْ هُمُومِيَ عَنِّي حِينَ قُلْتُ لَهَا هذا أَبُو دُلَفٍ حَسْبِي بِهِ وَكَفَى

تجد فيه استعارة مرشحة كذلك، حيث شبه الهموم بانسان، وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو قوله (نامت) وهذا الفعل هو قرينة الاستعارة المكنية، فقد استوفت الاستعارة قرينتها كما رأيت. أما قوله: «فقلت لها» فهو يلائم المشبه به، لأن الهموم لا تخاطب فالاستعارة مرشحة.

## ثانياً: الاستعارة المجردة:

- (۱) قال تعالى: (وَفِي عَاد إِذ أُرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرَّبِحَ الْعَقيمَ مَا تَلْرُ مِنْ شَيَّ الْتَا عَلَيْهِ إِلاّ جَعَلَتٰهُ كَالرَّمِيمِ [الذاريات ٤١]، شبه الريح الذي ليس فيه مطر بالمرأة التي لا تلد، فلفظ العقم خاص بالمرأة وقد استعير للريح، والاستعارة تصريحية وقد استوفت قرينتها، ثم قال سبحانه: (مَا تَلْرُ مِنْ شَيَ التَّ عَلَيْهِ إِلا جَعَلَنْهُ كَالرَّمِيمِ [الذاريات ٤٢]، وهذا وصف يناسب الريح ويلائمها، فقد ذكر في هذه الاستعارة ما يلائم المشبه فهي مجردة.
- (٢) قال تعالى: (وَأَمَّا عَادُ فَأُهُلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَ عَانِيَةَ سَخَّرَهَا عَلَيْهِم سَبْعَ لَيَالَ وَثَمَانِيَةَ أَيَّامِ حُسُومًا ﴾ [الحاقة ٦]، فقد شبهت الشدة بالعتو، فالاستعارة تصريحية، ثم قال: (سَخَّرَهَا عَلَيْهم سَبْعَ لَيَالَ) وهذا يناسب الشدة ويلائمها، فالاستعارة مجردة.
- (٣) قال سبحانه: (فَأَذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الجُوعِ والخُوفِ) [النحل ١١٢]، فقد شبه الجوع وما يتركه من أثر في النفس باللباس الذي يحيط بالجسم كله، والاذاقة تلائم المشبه وهو الجوع، فالاستعارة مجردة، ولو قال كساها الله لكانت مرشحة، لأن الكسوة مما يناسب اللباس، وسيأتيك عن هذه الاستعارة البديعة مزيد تفصيل.
  - (1)قال أحد شعراء الجاهلية (1):

<sup>(</sup>١) شرح ديوان الحماسة.

<sup>(</sup>٢) ديوان المتنبي ٣٤٩/٣، أن عزم: أي الأجل أن عزم.

دَعَوْتُ بَنِي قَيْسِ إِلِيَّ فَشَمِّرَتْ خَنَاذِيذُ مِنْ سَعْدٍ طِيوالُ السُّواعِدِ

فقد استعار الخناذيذ، وهي كرام الخيل لكرام الرجال، وذكر التشمير وهو مما يلائم المشبه وهم الرجال.

(ه) قال المتنبي<sup>(۲)</sup>:

فِي الذِّدُّ أَنْ عَنْمَ الذَّلِيطُ رَحِيلاً مَطَرُّ تَنزِيدُ بِهِ الذُّدودُ مُحُولا

المستعار المطر، والمستعار له الدمع، والقرينة قوله: «في الخدّ»، ثم قال: «تزيد به الخدود محولا» وهذا مما لا شك يناسب الدمع ويلائمه، ولما كان الدمع هو المشبه كانت الاستعارة مجردة.

(٦) وقال المتنبي<sup>(١)</sup>:

المستعار الظبيات، والمستعار له الحسناوات، وقد استوفت الاستعارة قرينتها في قوله: (وحجّبت النوى)، وذكر البراقع والحجال يناسب المشبه ويلائمه، لأن البراقع والحجال ليست من صفات الظباء، الاستعارة إذن مجردة.

(V) وقال سعید بن حُمید (V):

وَعَد َ البَّدْرُ بِالزِّيَارَةِ لَـيْالًا فَاإِذا مَا وَفَى قَضَيْتُ نُـذُودِي

المستعار البدر والمستعار له المرأة الواعدة، وقد استوفت الاستعارة قرينتها، وهي قوله «في الزيارة» ثم قال: «إذا وفي» وهذا وصنف يلائم المشبه فالاستعارة مجردة.

## ثالثاً؛ الاستعارة المطلقة؛

وقد عرفت أن المطلقة قسمان ما لا يذكر معه شيء مما يلائم المشبه أو المشبه به، أو ما يذكران فيهما معاً، وسنمثل لك لكل واحد من هذين على حدة، فمن القسم الأول الذي لم يذكر فيه شيء مما يلائم المشبه والمشبه به.

قال تعالى: (إِنَّا لَمَّا طَغَى المَاءُ حَمَلْنَا كُمْ فِي الجَارِيَة) [الحاقة ١١]، وقوله سبحانه:

717

<sup>(</sup>١) ديوان المتنبي ٣/٣٣٨.

<sup>(</sup>٢)النوى: البعد والفراق، الحجال: الخدور. يقول: لما ارتحلوا احجبتهم عن عيني، فساعدت النوى ما كان يحجبهن عني من قبل من البراقع والخدور.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن المعتز ٢٠٠ - ٢٠١، أسرار البلاغة ص ٢٩١.

(لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ) [إبراهيم ١]، وقوله سبحانه: (ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ العَنَتَ منْكُمُرِ﴾ [النساء ٢٥]، وقوله سبحانه: (وَلَمَّا سَكَتَ عَنْ مُوسَى الغَضَبُ) [الأعراف ١٥٤].

قال قُرَيْط بن أُنَيْف:

قَوْمٌ إِذَا الشَّرُّ أَبْدَى نَاجِدَيْهِ لَهُمْ طَارُوا إِلَيْهِ زُرَافَاتٍ وَوُحْدَانَا

وهذه استعارة مطلقة فقد شبه الشر بالسبع، والقرينة أبدى ناجذيه ولم يذكر في البيت شيء يلائم المستعار أو المستعار له.

القسم الثاني: ولنمثل لك للاستعارة المطلقة التي ذكر فيها ما يلائم الطرفين:

تقول: «تعال إلى بصر يُغرق من يعانده ويرفق بمن يسانده» فقولنا يغرق يناسب المستعار وقولنا يرفق يناسب المستعار له، وقال بدر بن يوسف الذهبي:

هَلُمَّ يَا صَاحِ إِلَى رَفْضَدَةٍ يَجْلُو بِهَا العَانِي صَدَا هَمِّهِ فَيَا العَانِي صَدَا هَمِّهِ فَسَيهُ فَ نَسيمُها يَعْثُرُ فِهِي ذَيْلِهِ وَزَهْرُهُا يَضْحَلُكُ فِهِي كُمِّهِ فَي

في قوله: «همه» استعارة مكنية شبه فيها الهم بمعدن يصدأ، وحذف المشبه به، ورمز إليه بشيء من لوازمه وهو صدأ، والقرينة اثبات الصدأ للهم ، و(العاني) يناسب المشبه، و (يجلو) يناسب المشبه به، فالاستعارة مطلقة.

وقال زهير بن أبي سلمى $^{(1)}$ :

فَشدٌ وَلَـم يُفَـزِعْ بُيُوتَـاً كَثيـرةً لَـدَى حَيْثُ القَـتْ رَحْلَهـا أُمُّ قَشْعَـمِ لَدَى مَيْثُ القَـتْ رَحْلَهـا أُمُّ قَشْعَـمِ لَدَى أَسَدٍ شَاكِـي السِّـلاحِ مُقَـذُّفٍ لَـهُ لِبَـدٌ اظْـفَـارُهُ لَـمْ تُقَـلًـمِ

ففي البيت الثاني استعارة مطلقة، فإن قوله شاكي السلاح ملائم للمستعار له لأن الأسد ليست له هذه الصفة، وقوله: «له لبِد الطفارة له تُقَلَّم»، يلائم المستعار لأن هذه من خصائص الأسد، ومثله قول الآخر (٢):

رَمَتْنِي بِسَهُم رِيشُهُ الكُمْلُ لَمْ يَضُرُ ظَوَاهِرَ جِلْدِي وَهُ وَ الْقَلْبِ جَارِحُ

<sup>(</sup>١) ديوان زهير بن أبي سلمى ص ٢٨، فشدّ: الشدّة - الحملة، أم قشعم: كنية المنية، يقولُ واصفاً حصين: (فحمل حصين على الرجل الذي أراد قتله بأخيه، ولم يخف بيوتاً كثيرةً؛ أي لم يتعرض لغيره عند ملقى رحل المنية. شاكي السلاح: أي كامل السلاح (من الشوكة وهي العدة)، مُقدَّف: أي يُقذَفُ به كثيراً إلى الوقائع، اللبِّد: جمع لبدة الأسد وهي ما تلبد من شعره، اظفاره لم تقلّم: يريد أنه لا يعتريه عيبٌ ولا ضعف.

<sup>(</sup>٢) الطراز ١/٢٣٧.

# الاستعارة في كتاب الله

ليس غرضنا في هذا البحث أن نحدتك عن أقسام الاستعارة في الآيات الكريمة، فلقد مر معنا الكثير من ذلك، وإنما غرضنا أن نلقي الضوء ما استطعنا على خصائص الاستعارة القرآنية ومميزاتها، وما فيها من مقومات الحس وعناصر الجمال، ولقد حاول بعض الكاتبين قدامى ومحدثين – مشكورين – أن يبرزوا بعض هذه الخصائص، فمن القدامى الرماني في رسالته (النُكت في إعجاز القرآن)، ومن المحدثين الدكتور أحمد أحمد بدوي في كتابه (من بلاغة القرآن) وسنطلعك على طرف من كل منهما فيما بعد إن شاء الله.

وأول ما نبادرك به القول، أن من أول خصائص الاستعارة القرآنية: حسن التصوير، فليست الاستعارة مجرد كلمة استعملت في غير ما وضعت له، ولكنها مع هذا تبرز لك المعنى المتحدث عنه بصورة خلابة جذابة، تجسم لك المعنى وتشخصه، فتنتشر ظلاله في النفس فيحدث في جوانبها حركة حيّة، ترهف الحسّ، ولكي تستكمل هذه الصورة عناصرها، لا بدّ من عنصر آخر في الاستعارة القرآنية، ونعني بهذا العنصر اختيار الكلمات لتكون قوالب لهذه الاستعارات، فهذه الألفاظ، ألفاظ منتقاة مختارة، لا يمكن أن يسد غيرها مسدها مهما بذل في سبيل ذلك من محاولات.

واختيار اللفظة اختياراً موضوعياً، نتج عنه عنصر ثالث من جمال العناصر في هذه الاستعارة، ونعني به الايجاز، ذلك لأن اللفظة المختارة يستقل بها المعنى فلا يكون فضفاضاً، كما أنها تكون مستقرةً في مكانها ليست قلقة ولا مضطربة، ومن هنا جاء الايجاز، إذ المعنى المراد المعبر عنه بهذه اللفظة لا يمكن أن يستوفى بمثلها من الألفاظ، فإذا أردت أن تغيرها فأنت بحاجة إلى ألفاظ كثيرة، وقد لا تسد هذه الألفاظ مسدها كذلك. وهناك عنصر جمالي أخر للاستعارة القرآنية يتصل بالنظم، فإذا كانت العناصر السابقة تخص اللفظة المفردة، فإن هذا العنصر يتصل بالجملة التي ركبت فيها الاستعارة.

هذا كله مما يتصلُ بجمال الصورة ودقة اللفظ، وإحكامه، وهناك أمرٌ آخرُ تختصُ به الاستعارة القرآنية جديرٌ بالإعجاب؛ ذلكم هو المعنى والمضمون الذي يتصل بموضوع الآية الكريمة، وهذه الخصائص التي حدثتك عنها حديثاً موجزاً، مما يتصلُ باللفظ والمعنى والشكل والمضمون، سيأتيك خبرها مفصلاً، فأعِدَّ لها نفسك وعقلك وحسك، ومن الله العصمة، وعليه التكلان.

بَصَائِدُ يَجْتليها كُلُّ ذِي بَصَدرِ وَحِكْمَةٌ يَجْتَليها كُلُّ ذِي أَدَبِ الْمَاطِلِ فَيَدُمَةٌ يَجْتَليها كُلُّ ذِي أَدَبِ (١) قال سبحانه: (بَلُ نَفْذُفُ بِالْحَقِّ عَلَى البَاطِلِ فَيَدُمَعُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقِ) [الأنبياء ١٨]،

والاستعارة – كما مرّ معك – في كلمتي القذف والدمغ، واختيار هاتين الكلمتين منتهى

الإعجاز لما فيه من قيم فذة، فالقذف هو الإلقاء بقوة، ولكنه القاء ما هو ضخم وكبير، والدمغ هو كسر الدماغ الذي تزول به الحياة، القذف إذن لا بد فيه من عنصرين، أحدهما: يتصل بالقاذف؛ وهو أن يكون نا حزم وعزيمة، والآخر يتصل بالمقذوف؛ وهو أن يكون ضخماً عظيماً.

اختيار الكلمتين إذن فيه ايجاز واختصار - كما رأيت - ولكن ليس هذا فحسب، ألا ترى أن في اختيار الكلمتين كذلك بعثاً للقوة في نفوس المؤمنين لكي يكونوا نوي بأس، هذا من جهة وارشادهم من جهة ثانية كيف يصوبون سهامهم حتى يصيبوا من عدوهم مقتلاً، لذا أوثرت كلمة (الدمغ)، فقد تكسر رجْل عدوك أو يده، وقد تصيب أي موضع من جسمه، لكن ذلك كله لا يحول بينه وبين أن يرد عليك سهامك في نحرك، لا يحول بينه وبين أن يوقعك في مصائده، لأن اصاباتك التي اصبته بها لم تَحُل بينه وبين أن يستغرق في تفكيره ومكره ليرد لك الكيل كيلين، أظن أنك أدركت الآن، بل أقول تذوقت هذا الأثر الذي تَركَثه كلمة (الدمغ) في نفسك، هكذا تعلمنا هذه الاستعارة القرآنية كيف نحكم الخناق على عدونا، حتى لا تمكنه فرصته ولا تذهب غصته. ثم قف أمام هذه الصورة الموحية المُحسنة مرة أخرى وانظر إلى فرصته ولا تذهب غصته. (نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق) فانظر إلى موقع (على)، وإلى هذه الفاءات المتعاقبة، وانظر إلى ما تفيده من الاستعلاء والسرعة، سرعة ازهاق الباطل كأنه لا يجد الفرصة التي يستطيع فيها أن يملك أنفاسه أو يستجمع سرعة ازهاق الباطل كأنه لا يجد الفرصة التي يستطيع فيها أن يملك أنفاسه أو يستجمع قواه، ليست القضية – إذن – قضية استعارة فحسب.

(٢) قال سبحانه: (فَاصُلُعُ بِما تَوْمَرُ) [الحجر ٩٤]، عرفت نوع الاستعارة من قبل، ولكننا نود هنا أن نقف عند اختيار هذه الكلمة، لندرك ما تحمله حروفها من معنى، ولا تنس أن الآية مكية التنزل، وأنت تعلم ما في الصدع – وهو الشق للأشياء الصلبة –، ما فيه من مشقة وكسر، ألا ترى أن اللفظة الكريمة تشعر المسلمين بعظم الرسالة والمسؤولية الملقاة على عواتقهم، وما ينبغي أن يقوموا به من عمليات ليكسروا الحواجز وينقبوا الأسوار التي تحول بين الإسلام وبين قلوب أولئك المعرضين؛ ثم انظر إلى ما فيها من ايجاز، ولو أنه قال: (اجهر بما تؤمر) أو (بلغ) لفاتت معان كثيرة، افادتها هذه الكلمة.

وقد يخطر ببالك فتتسائل: «ألَمْ تذكر كلمة التبليغ في القرآن الكريم؟!»، أقول لك: بلى، وذلك قوله تعالى: (يا أَيُّهَا الرسُولُ بَلِغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْك) [المائدة ٢٧]، وهذا وأيم الله لهو شاهد صدق وحق على أن القرآن الكريم كتاب الله، تربع على قمة البيان وتسنم ذروة الاستاذية، إن القرآن الكريم يعبر بالاستعارة حيناً، كما في قوله: (فاصدع) وبالحقيقة حيناً، كما في قوله: (بلّغ)، حسب ما يتطلبه السياق وتقتضيه المناسبة، وتدعو إليه الحاجة.

إن الآية الأولى (فاصل عما تؤمر) مكية كما علمت؛ فهي من سورة الحجر، وليس بخاف عليك ما كان يلقاه الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه من شدة المشقة وهم يبلغون دعوة الله، أما الآية الأخرى (يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك) فهي مدنية التنزل – من سورة المائدة – وأنت خبير بالفرق العظيم بين ما كان يلقاه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه في مكة المكرمة، وبين ما كان في المدينة المنورة – على ساكنها أفضل الصلاة والتسليم –. تلكم هي عظمة فن القول وجماله، وصحة المعنى وتمامه.

(٣) قال تعالى حاكياً عن فرعون ما قاله للسحرة: (وَلا صُلِّبَنَكُم فِي جُلُوعِ النَّخل) [طه ٧]، وكل الذي عرفناه عن هذه الاستعارة أنها استعارة في الحرف، حيث استعير متعلق معنى (في) لمتعلق معنى (على) كما حدثناك من قبل، ولكن يبقى بعد ذلك العنصر الابداعي في هذه الاستعارة، ألا ترى أن كلمة (في) تصور لنا نفسية فرعون ومن على شاكلته وهم كثر تصويراً تاماً، هذه النفسية التي تمتلئ غيظاً وحقداً على أولئك المؤمنين الذين كان يرجو بهم الغلبة، كل هذا تصوره كلمة (في) بهذا الايجاز، وكلمة (على) بالطبع لا تفيد الكثير من هذا، وإياك أن تستمع لمن يقول إن حروف الجر تتناوب، وإن (في) بمعنى (على)، إن هذه الكلمة تقول لنا إن فرعون لا يريد أن يصلبهم على الجنوع فحسب، بل يود أن تتلاشى أجسامهم في جنوع النخل، فانظر إلى هذا المعنى الذي جاءت من أجله الاستعارة، وهل يكفى أن تقول إنها استعارة حرف لحرف؟.

(3) قال تعالى في شأن المنافقين: (لَوْ يَجِدُونَ مَلْجاً أَوْ مَغَارات أَوْ مُدَّخَلاً لَوَلُوْ إِلَيْهُ وَهُمُ لَيَجْمُحُون) [التوبة ٥٧]. والجموح صفة الفرس، وهي التي إذا حمل عليها لا يردّها اللجام، وما أظنه كافياً أن يقال إنه شبه اسراعهم في السير بالجموح على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية، إن اختيار الكلمة يبين لنا هذا الهلع الذي يسيطر على المنافقين، وكيف أنهم يتمنون لو استطاعوا أن يحثوا السير رغم كل الموانع والأسباب، ثم انظر إلى الصيغة التي جاء فيها الاستعارة وهي صيغة الفعل المضارع الدال على التجدد، ثم انظر إلى الضمير الذي جاء للتخصيص ولتقوية الحكم وهو قوله تعالى (وهم).

(ه) قال تعالى: (وَلَقَدْ أَتَبْنَاكَ سَبُعاً مِنَ الْمَثَانِي وَالقُرْآنَ العَظِيمَ لِا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجَاً مِنْهُمْ وَلاَ تَحْزَنَ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلمُؤْمِنِين) [الحجر ٨٧ - مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجَاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ الحَيَاةِ هِمَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجَاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ الحَيَاةِ هِمَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجَاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ الحَيَاةِ

اللانبا) [طه ١٣١]، وقل لي بربك، هل تجد استعارة بديعة اشتملت على روائع الحسن كهذه – مع كثرة الاستعارات البديعة في أقوال الناس – لا تمدن عينيك، وأين هذا من قولنا: (لاتطمح) ، (لا تتمن) و (لا ترغب)، وفكر في كلمة (ولا تمدن) وكيف جاءت عقب التفضل بإيتاء السبع المثاني والقرآن العظيم مؤكدة، وذكر العينين معاً، وما تشير إليه هذه الجملة من الرغبة، ذلك أن الذي يمد عينيه إلى شيء ما لا يكون إلا بعد أن تهيمن على النفس الرغبة في هذه الحاجة.

مد العينين إذن لشيء ما، ناشئ عن الرغبة الملحة في النفس، ثم انظر إلى قوله: (واخفض جناحك)، وما فيها من لين الجانب والحنو كما يحنو الطائر على صغاره ليمنعهم من كل عاد وليرد عنهم كل أذيّ. وكذلك كان سيدنا محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

(٦) قال تعالى: (وضَرَبَ اللهُ مَثَلاً قَرْبَةً كَانَتُ آمِنَةً مُطْمَنَنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَداً مِن كُر مَكَانَ فَكَوْرَتُ بِالنَّعُمِ اللهُ فَأَذَاقَهَا اللهُ لَبَاسَ الجُوعِ والخَوْف) [النحل ١١٢]، فكر ملياً في هذه الاستعارة، أنت تعلم أن المناسب للإذاقة الطَعْم، والمناسب للباس الكسوة، ولكن القرآن لم يقل اذاقها الله طعم الجوع كما لم يقل كساها الله لباس الجوع ولو قيل هذا لبقي الكلام من قبيل الاستعارة، ولكن اختيار الكلمة في القرآن - كما قلنا من قبل - اختيار له أسسه ومسوغاته، فلماذا جاء النظم الكريم على ما هو عليه؟ لماذا أوثرت كلمة الإذاقة على كلمة الكسوة فقال: (كساها)؟.

أظنك لا تماري في أن ما تحدثه الاذاقة من أثر في النفس لا تحدثه كلمة (كسوة)، فالإذاقة هي التي تترك في النفس أثراً لا نجده لكلمة (كسوة) إن كان لها أثر، أما لم أوثرت كلمة لباس على كلمة طعم، فأنت تعلم أن الاحاطة التي في اللباس لا نجدها في الطعم، فالطعم إنما يكون في جزء من اجزاء الجسم، أما اللباس فمن شأنه الاحاطة التامة بالجسم، ولهذا جاء التعبير القرآني على هذا المنوال دون قولنا «أذاقها طعم الجوع» أو «كساها لباس الجوع».

والخلاصة أنه عبر بالإذاقة لأن أثرها في النفس أعظم من أثر الكسوة، وعبر باللباس لأن احاطته أعظم من احاطة الطعم، فنظر في كل من الكلمتين إلى ناحية، نظر في كلمة الإذاقة إلى الأثر وفي كلمة اللباس إلى الاحاطة وصدق الله، (كَتَابُ أُحكَمَت آياتُهُ ثُرَ فَصَّلَت مِن لَدُن حكيم خَبِير) [هود ١] وصدق الله: (قُل آنزَلَهُ الذي يَعلَمُ السِّرَ في السَماوات والآرض) [الفرقان ٧].

- (٧) قال تعالى: (إِنَّا لَمَّا طَعَى الْمَاءُ حَمَلْنَا كُمْ فِي الْجَارِبَة) [الحاقة ١١]، وقد عرفت نوع الاستعارة من قبل، والسؤال: لِمَ أوثرت كلمة (طغى)؟ فإذا عرفنا أن هذا اللفظ جاء مناسباً للسياق الذي جاء فيه، استطعنا أن نتذوق الاستعارة، ألا ترى أن القوم ما أصابهم هذا العذاب إلا بسبب طغيانهم، هذا الطغيان الذي ليس له مثيل. واقرأ قول الله تبارك وتعالى يحدثنا عن قوم نوح بعد أن حدثنا عن غيرهم: (وأنَّهُ أَهْلَكَ عَاداً الأولى وَمَوْرَمَ نُوح مِنْ قَبْلُ إنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْعَى) [النجم ٥٠ ٥٢].
- (٨) قال تعالى: (وَاشْنَعَلَ الرَّأْسُ شَيباً) [مريم ٤]، فانظر إلى كلمة الاشتعال ولم أوثرت على كلمة الانتشار؟ وانظر إلى الشيب كيف يدب شيئاً فشيئاً ثم يهجم ليزيل كل أثر الشباب، كما تشتعل النار بعد أن تأخذ ببعض أجزاء الحطب، وليس هذا فحسب، انظر كيف اسند الاشتعال إلى الرأس ولم يقل اشتعل شيب الرأس ولو قيل هذا لبقيت الاستعارة على ما هي عليه. وقارن بين هذا وبين قولك «اشتعلت النار في البيت» و «واشتعل البيت ناراً»، وسل الله الرحمة للشيخ عبد القاهر الذي نبه على هذه الدقيقة.
- (٩) ومن بدائع الاستعارات في القرآن أنه يأتيك بالكلمة في موضع ثم يختار غيرها في موضع أخر، مع أن المتعلق للكلمتين واحد، خذ كلمة (القلوب) مثلاً؛ تجد أن القرآن الكريم تارة استعمل لها كلمة (الربط)، وتارة كلمة (الختم)، والربط والختم كلاهما فيه إحكام إلا أن الختم جاء في معرض الذم (خَتَمَ الله عَلَى قُلُوبِهم [البقرة ٧]، وجاء الربط في معرض الختم جاء في معرض الأمتنان (ولِبَرْبِط عَلَى قُلُوبِهم [الأنفال ١١]، (واصبح فُواد الربط في معرض كادت لنه لُول أن ربطنا على قلبها) [القصص ١٠]، فما سرتُ هذه الدقيقة القرآنية.

من المعلوم أن الختم على الشيء يكون الشيء في داخله، ولا زلنا نسمع أنه إذا كان هناكِ مكانٌ فيه ريبة ومحنور، فإنهم يقولون: «خُتم بالشمع الأحمر» أما الربط فإنما يكون بشيء أو على شيء اودعته ما هو ثمينٌ ونفيس، فهم يربطون على ما فيه نفائسهم، لذلك جاءت الآيات القرآنية تشير إلى هذين المعنيين في مواضع كثيرة، (خَتَمَ الله علَى قُلُوبهم) في سورة البقرة، و (خَتَم علَى سَمعه وَقُلْبه ) في سورة الباثية، أي صارت - تلك القلوب غير قابلة لخروج شيء من الكفر منها، أو دخول شيء من الإيمان إليها، أما الربط فأنه يعنى احتفاظها بما فيها من إيمان كما يحتفظ الشيء المربوط بما فيه من نفائس.

(١٠) وقديب من هذا (السمع)، كما في الآية السابقة (خَنَم َ الله عَلَى قُلُوبهم وعَلَى

سَمْعِهم)، وحينما كان الحديث عن الفتية الذين آمنوا بربهم قال: (فَضَرَبْنَا عَلَى آذَانهم) [الكهف ١١]، فالختم على السمع يقال فيه ما قيل في الختم على القلوب، أما الضرب على الآذان فليس فيه تعطيلٌ لها، ولا إزالة لقدرتها، ولا ذهاب لعنصر الحياة فيها، بل كان أمراً أرادهُ الله تعالى خارجاً عن اصابة هذه الحاسة، لحكم تتصل بهؤلاء الفتية الذين آمنوا بربهم فزادهم هدى.

(١١) وقريبٌ من هذا (الصبُّ والافراغ) حيث نقرأ قوله سبحانه: (رَبَّنَا أَفْرِغ عَلَيْناً صَبْراً) والبقرة ٢٥٠]، وقوله: (فَصَبَّ عَلَيْهِم رَبُّكَ سَوْطَ عَلَاب) [الفجر ١٣]، ما أعظم هذه الاستعارة، فمع ما فيها من روعة التعبير وجمال التصوير، نجدُ فيها ما يهزّ النفس ويرعب القلب (فَصَبَّ عَلَيْهِم رَبُّكَ سَوْطَ عَلَاب)، أما الصبُّ فهو الاراقة الكثيرة، وأما السوط فهو الخلط، والأمم التي استحقت هذا كانت كثيرة الذنوب معقدة الفواحش، والجزاء من جنس العمل، فالكثرة يلائمها الصبّ، وتعدد السيئات يلائمها السوط، وهكذا نفهم من الآية الكريمة أن عاقبة المفسدين أن يصب عليهم العذاب، أي يُراقُ عليهم كأنما هو أبواب القرب المفتحة، وأن يكون هذا العذاب أنواعاً متعددة، فكثرة العذاب وشدته تبينها كلمة (فصبُ)، وقد تحقق هذا قديماً وتحقق حديثاً، فما أكثر ما يعانيه العالم اليوم – وقد خرج عن جادة الحق – من أنواع الباساء والضراء، فالأمراض يعانيه العالم اليوم – وقد خرج عن جادة الحق – من أنواع الباساء والضراء، فالأمراض الجسمية والنفسية والعقلية، والضيقُ والقحط والخواء الروحي، كلها وغيرها مما تشير إليه الآية الكريمة (فَصَبَّ عَلَيْهم رُبُّكَ سَوْطَ عَلَابَ). أما الافراغ في قوله: (ربَّنَا أَفْرِغ عَلَيْنَا ضَرَاً) فإنما يكون من وعاء يُفرغ منه، وهكذا افراغ الصبر إنما هو فيضٌ من رحمة الله، فتأمل وقل لي بربك، هل تذوقت ما في الآيتين من روعة، وفن وجمال؟!.

(١٢) قال تعالى: (أُومَن كَانَ مَيْناً فَأُحْبَيناً) [الأنعام ١٢٢]، وكل الذي أريد أن اقفك عليه في هذه الاستعارة، أن كلمة (مَيْت) التي وردت في الآية الكريمة تختلف عن كلمة (مَيْت) فالميّت هو الذي من شأنه أن يموت سواء مات أم لم يمت، قال تعالى: (إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيَّتُون) [الزمر ٣٠]، أما (مَيْت) فلا تقال إلا لمن تحقق موته، وأظنك أدركت الآن سبب استعمالها في كتاب الله تعالى.

ما نظن أننا نستطيع أن نقف أمام كل استعارة من كتاب الله، واكتفي بما ذكرته لك وسأنقل لك كما وعدتك بعض ما قاله العلماء، فمن ذلك ما ذكره الرماني فقد قسم البلاغة إلى

عشرة أقسام أحدها الاستعارة وقد ذكر لها أمثلة كثيرة من كتاب الله نختار لك بعضها:

«قال الله عز وجل: (وقَدَمْنَا إلى ما عَملُوا من عَملَ فَجَعلَنالا هَبَاءً مَنْتُورا) [الفرقان ٢٣]، حقيقة (قَدمْنَا) هنا (عمدنا)، و (قدمنا) أبلغ منه لأنه يدل على أنه عاملهم معاملة القادم من السفر، لأنه من أجل امهاله لهم عاملهم كمعاملة الغائب عنهم ثم قدم فرءاهم على خلاف ما أمرهم، وفي هذا تحذير من الاغترار بالامهال، والمعنى الذي يجمعهما العدل، لأن العمد إلى ابطال الفاسد عدل والقدوم أبلغ لما بيّنًا».

«... وقال عز وجل: (بربح صرض عاتية) [الحاقة ٦]، حقيقته (شديدة) والعتو أبلغ منه لأن العتو شدة فيها تمرد، وقال تعالى: (سَمَعُوا لَهَا شَهِيقاً وَهِي تَفُورُ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظ) [الملك ٨]، شهيقاً: حقيقته صوت فظيع كشهيق الباكي، والاستعارة أبلغ منه وأوجز والمعنى الجامع بينهما قبح الصوت. (تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظ) حقيقته: من شدة الغليان بالاتقاد، والاستعارة أبلغ منه، لأن مقدار شدة الغيظ على النفس محسوس مدرك ما يدعو إليه من شدة الانتقام، فقد اجتمع شدة في النفس تدعو إلى شدة انتقام في الفعل، وفي ذاك أعظم الزجر وأكبر الوعظ وأدل على سعة القدرة وموقع الحكمة».

«... وقال تعالى: {ذَرُنِى وَمَنْ خَلَفْتُ وَحِيداً إلله ثر الما اله إلا أنه أخرج لتفخيم الوعيد مخرج وحقيقته: ذر عقابي ومن خلقت وحيداً بترك مساًلتي فيه، إلا أنه أخرج لتفخيم الوعيد مخرج ذرني واياه لأنه أبلغ، وإن كان الله تعالى لا يجوز عليه المنع، وإنما صار أبلغ لأنه لا منزلة من العقاب إلا وما يقدر الله تعالى عليه منها اعظم، وهذا اعظم ما يكون من الزجر... وقال تعالى: (وتَوكُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوكَة تَكُونُ لَكُم ) [الأنفال ٧]، اللفظ ها هنا بالشوكة مستعار وهو أبلغ، وحقيقته السلاح، فَذَكَر الحد الذي به تقع المخافة واعتمد على الإيماء إلى النكتة، وإذا كان السلاح هي التي تبقى».

« وقال تعالى: (ولَمَا سُفِطَ فِي أَيْديهم) [الأعراف ١٤٩]، هذا مستعار، وحقيقته : ندموا لما رأوا من أسباب الندم، إلا أن الاستعارة أبلغ للإحالة فيه على الاحساس لما يوجب الندم بما سقط في اليد فكانت حاله أكشف في سوء الاختيار لما يوجب من الوبال» (١).

<sup>(</sup>١) ثلاثة رسائل في إعجاز القرآن ص ٨٥ – ٩٤.

وبنقل لك الآن شيئاً من كتاب (من بلاغة القرآن) للدكتور أحمد أحمد بدوي: «قال سبحانه: (وَرَرَ كُنَا بَعٰضَهُم ٰ يَوْمَئلَ يَمُوج ُ فِي بَعْض وَيُفخ َ فِي الصُّورِ فَجَمَعناهُم ٰ جَمعاً) سبحانه: (ورَرَ كُنا بَعْضَهُم ٰ يوَمَئلَ يَمُوج ُ فِي بَعْض ويُفخ َ فِي الصُّورِ فَجَمعناهُم ٰ جَمعاً [الكهف ٩٩]، فكلمة (يموج) لا تقف عند حد استعارتها لمعنى (الاضطراب) بل إنها تصور للخيال هذا الجمع الحاشد من الناس احتشاداً لا تدرك العين مداه حتى صار هذا الحشد الزاخر كبحر، ترى العين منه ما تراه في البحر الزاخر من حركة وتموج واضطراب، ولا تأتي كلمة (يموج) إلا موحية بهذا المعنى ودالة عليه، وقال سبحانه: (رَبّ إنّي وهَن العظم ُ مني كلمة وأشتعل عند معنى (انتشر) فحسب، وأشنعك الرّأس شيباً (مريم ٤]، وهنا لا تقف كلمة اشتعل عند معنى (انتشر) فحسب، ولكن في دأب واستمرار، حتى إذا تمكنت من الوقود اشتعلت في قوة لا تبقي ولا تذر، كما يحرق الشيب ما يجاوره من شعر الشباب، حتى لا يذر شيئاً إلا التهمه وأتى عليه وفي اسناد يحرق الشيب ما يجاوره من شعر الشباب، حتى لا يذر شيئاً إلا التهمه وأتى عليه وفي اسناد الاشتعال إلى الرأس ما يوحي بهذا الشمول الذي التهم كل شيء في الرأس...».

«وقال تعالى: (وآيَةٌ لَهُم ُ اللّيل ُ نَسلَخ منه النّهَار َ فَإِذَا هُم ْ مُظْلَمُون) [يس ٣٧]، فكلمة (نسلخ) تصور للعين انحسار الضوء عن الكون قليلاً قليلاً، ودبيب الطّلام إلى هذا الكون في بطء، حتى إذا تراجع الضوء ظهر ما كان مختفياً من ظلمة الليل، وقال تعالى: (وَفِي عَاد إِذَ أَرْسَلَنَا عَلَيْهِم ُ الرّبِّح العَقيْم َ مَا تَذَر من شَيء أَنَتْ عَلَيْه إِلاَّ جَعَلَتْه كَالرَّمِيم ) [الذاريات 13]، ففي العقم ما يحمل إلى النفس معنى الاجداب الذي تَحمله الريح معها».

«... ومن ذلك قوله تعالى: (إلاّ أَنْ يَعَفُونَ أَوْ يَعَفُو َ الَّذِي بِيدَةِ عُفْدَةٌ النَّكَاحِ) [البقرة ٢٣٧]، فإنك تشعر في كلمة العقدة بهذا الربط القلبي الذي يربط بَينَ قَلبي الزوجين...».

«... وتأمل كذلك قوة كلمة (زازلوا) في قوله تعالى: (أَمُرْ حَسَبْتُمُرْ أَنْ تَلَا خُلُوا الْجَنَّةُ وَلَمَّ الْمَاءُ والضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ وَلَمَّا يَأْنِكُم مَثَلُ اللّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُم مَسَّتْهُم البَاسَاءُ والضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولَ واللهِ قَرِيبٌ [البقرة ٢١٤]، ولو أنك الرَّسُولَ والذينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللهِ ألا إنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِيبٌ [البقرة ٢١٤]، ولو أنك جهدت في أن تضع كلمة مكانها ما استطاعت أن تؤدي معنى هذا الاضطراب النفسي العنيف».

«... وقوله سبحانه: (فَأَنْطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَتَبَا أَهْلَ قَرْيَةِ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَآبُوا أَن يُضَيِّفُوهُمَا

فُوجَكَا فِيهَا جِلاَاراً يُرِيلا أَن يَنْفَض أَفا فَاقامَه ) [الكهف ٧٧]، وكانما الجدار لشدة وهنه وضعفه يؤثر الراحة لطول ما مر به من زمن»(١).

ويمكنك أن تقف أمام أي استعارة من كتاب الله لتجد روعة الابداع وجمال الايقاع وبهاء الصورة.

ولعلك تدرك الفرق بين هذين الاسلوبين، اسلوب الرماني العالم المتكلم، واسلوب الدكتور بدوي، الأديب والناقد. وكيف أن كلاً منهما تناول الاستعارة، فاسلوب الرماني اسلوب الدقة الكلامية والتحديد المنطقي، ولكن صاحب كتاب (من بلاغة القرآن)، بعيد عن هذا الوادي، فهو يطلعك على براعة التصوير، وما في ذلك للخيال من خصوبة، ولاختيار الكلمة من روعة. وليس هدفنا أن نفاضل بين الرجلين – رحمهما الله – أو بين القديم والحديث، ولكل وجهة هو موليها.

<sup>(</sup>١) من بلاغة القرآن ص ٢١٧ – ٢٢١.

## الجازالرسلفيكتابالله

ولا تظنن أن الاستعارات القرآنية وحدها هي التي حازت السبق، بل إن أنواع المجاز جميعاً كانت لها هذه المنزلة، صحيح أن الاستعارة هي أكثر أنواع المجاز تجسيداً للصورة وسنذكر لك بعض الأمثلة من المجاز المرسل.

- (۱) خذ مثلاً قوله تعالى: (جَعَلُوا أَصَابِعَهُم فِي آذَانِهم [نوح ۷]، اتظن أن اختيار كلمة الأصابع بدل الأنامل جاءت من أجل المجاز فحسب بلس الأمر كذلك، إن هذا المجاز جاء في سياق الحديث عن المنافقين وما أصابهم من الحيرة فهم من الصواعق والرعد القاصف يود أحدهم لو استطاع أن يجعل أصبعه كله في أذنه، فالتعبير بالأصبع إذن جاء تصويراً لهذا الهلع الذي ملأ قلوبهم، وهيمن على نفوسهم.
- (٢) قال تعالى: (يا أَيُّهَا المُزُمِّلُ قُمرِ اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيْلاً) [المزمل ١]، إن التعبير بالقيام بدل الصلاة جاء لهدف عظيم، ذلك أن القيام هو من أكثر أركان الصلاة التي يكابد الإنسان فيها نفسه، كيف لا وهو محل تلاوة الكتاب الكريم.
- (٣) قال تعالى: (واسْأُل الْقَرْبِهُ) [يوسف ٨٢]، ولم يقل: (وسل أهلها)، ألا ترى أن هذه العبارة تدل على ما يعتمل في نفوس أخوة يوسف عليه السلام، ليبرهنوا على صدقهم؟ بإنهم يتمنون أن لا يسال الناس فحسب، بل كل شيء في القرية من أرض وبيوت وغير ذلك، لأن ذلك كله سينطق بصدقهم.
- (٤) قال تعالى: (وَآتُوا البَتَامَى أَمُوالَهُم) [النساء ٢]، ألا ترى أن التعبير باليتامى له هدفه، فهو يريد أن يشعر الأوصياء بأن هؤلاء وإن بلغوا مبلغ الرجال و[آنستم منهم رشداً]، فلا تظنوا أن ذلك يهون شئن المحافظة على أموال هؤلاء، فكما حافظتم على أموالهم في صغرهم، فلا بد أن تؤدوها لهم كاملة غير منقوصة.
- (ه) قال تعالى: ﴿فَلْبَكْعُ نَادِبَهُ﴾ [العلق ١٧]، واختير المجاز هنا كأنه يقول: «لبَدْعُ كلَّ من يُستنصر به من بشر وحجر وآلهة في زعمه».
- (٦) قال تعالى: (فَفِي رَحْمَةُ اللهِ هُمُ فِيها خَاللهُون) [ال عمران ١٠٧]، واختيار المجاز هنا ما أظنه خافياً عليك، إذ كل هذه ليست إلا مظهراً من مظاهر رحمته تعالى. وهكذا لو استعرضت كل مجاز مرسل في كتاب الله تعالى لوجدت هناك سراً استعمل من أجله المجاز، هذا فضلاً على ما فيه من ايجاز.

# المجاز العقلي فيكتاب الله

- (١) قال تعالى: (يُكُبِّحُ إِبْنَاءَهُمُ [القصص ٤]، واسناد التذبيح إلى فرعون اشارةٌ إلى بطشه وقسوته من جهة، وإلى أن جنده إمعاتٌ من جهة أخرى.
- (٢) قال تعالى: (فَلَمَّا جَاءَتُهُم أَياتُناً) [النمل ١٣]، وهو اشارة إلى ما في الآية من وضوح الدلالة، فهي كافية في كل حين.
- (٣) قال تعالى: (إِنَّهُ كَانَ وَعَلَّهُ مَأْنِيًا) [مريم ٦١]، ولم يقل آتياً، ليبين أن لله التصرف في كل شيء (فمأتي) اسم مفعول، كالمضروب لا بدّ له من ضارب، كذلك (المأتي) بحاجة إلى من يأتى به.
- (٤) قال تعالى: (حجاًباً مُسْتُوراً) [الإسراء ٤٥]، ويقال فيه ما قيل فيما قبله. فالحجاب لا يستر بنفسه وإنما الله الذي يجعله كذلك.

وصدق الله تلك أيات الكتاب الحكيم.

## الاستعارات في كلامه صلى الله عليه وسلم

ولنذكر لك طرفاً من جوامع الكلم التي اعطيها النبي الكريم عليه أفضل الصلوات وأتم التسليم.

- (۱) فمن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «بُني الإسلام على خمس» (۱) ، ألا ترى أن تشبيه الإسلام بالبيت هو الذي يؤوي من فيه ويستره؟ أليس البيت هو الذي يؤوي من فيه ويستره؟ أليس البيت هو الذي يقي أصحابه عوادي الأذى وغوائل السوء؟ والحق أن هذا شأن الإسلام لكل من دخل فيه حتى أولئك المنافقين لأنه يحقن دمائهم.
- (٢) ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «الإيمان بضع وستون شعبة»<sup>(٢)</sup> ألا تجد أن تشبيه الإيمان بالشجرة، ذات الفروع الكثيرة والأفنان المتعددة، يشير أولاً إلى قوة هذه الشجرة وكثرة ثمارها وعدم سهولة تسلقها؟، ثم ألا تجد أن الإيمان كذلك؟.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص ۱۷۲.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه ص ۱۷۲.

فانظر إلى جوامع كلمه – صلى الله عليه وسلم – وكيف استعار البيت للإسلام والشجرة للإيمان، ويعلمُ الله أن في ذلك قمة البيان، لا من حيثُ التصوير فحسب بل من حيث الدقةُ والموضوعية. استعير البيتُ للإسلام لأن البيت كما قلنا يؤوي من فيه ليشعروا بالطمأنينة؛ ذلكم لأن البيت سكن لأصحابه، وصدق الله (واللهُ جعَلَ لَكُمْ مِن بُبُوتِكُمْ سكناً) [النحل مناه قد نجد الذين اسلموا بالسنتهم دون قلوبهم نفعهم هذا الإسلام في دنياهم، فكان لهم سكناً، لكنهم لم تهنأ نفوسهم بما وراء هذا مما فرح به المؤمنون، لذا استعيرت الشجرة للإيمان؛ لأنها هي التي يُتفيأ ظلها أولاً، ثم هي بعد ذلك وقبله صاحبة الثمار التي يذوق حلاوتها المؤمنون. البيت استعير للإسلام إذن لأنه سكنٌ فحسب، أما الشجرة ففيها ما وراء هذا من ظل وحلاوة وطيب ثمر وزكي رائحة، قف أمام هاتين الاستعارتين النبويتين العظيمتين وانعم النظر ثم انعم وانعم، وقل لي بربك. أي بيان وأي موضوعية ودقة في التعبير، وسمو في المعنى يمكن أن تجده في هاتين وغيرهما من كلامه صلى الله عليه وسلم، ورحم الله أمير الشعراء حيث يقول:

فَمَا عَرَفَ البَالغَةَ ذُو بَيَانٍ إِذَا لَا مُ يَتَّخِذُكَ لَا هُ كِتَابِانٍ إِذَا لَا مُ يَتَّخِذُكَ لَا هُ كِتَابِ

- (٣) ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تستضيئوا بنار المشركين» (١) والمقصود به والله أعلم (لا تعتمدوا على أرائهم ولا تركنوا إليهم) ثم انظر إلى استعمال كلمة النار بدل النور وما تحمله من دقة وموضوعية وجمال صورة، وهل النار إلا محرقة أكثر من كونها صالحة للاضاءة؟ وهل يجني المسلمون من استعانتهم بالمشركين وولائهم لهم غير هذه النار التي تحرق كل شيء، وما تذر من شيء أتت عليه إلا جعلته كالرميم، وماذا جنينا من ولائنا وخضوعنا لأمريكا وغيرها إلا البوار والوبال.
- (٤) يقول النبي صلى الله عليه وسلم: «أُحدُ جَبلُ يُحبُّنَا وَنُحبُّهُ» (٢) ، إن غزوة أحد كانت من أعظم الغزوات التي ركز عليها القرآن الكريم وذلك لما فيها من عبر ودروس، لا عجب إذن أن يقول النبي صلى الله عليه وسلم هذا القول. ويرى بعض الكاتبين أن هذا من قبيل المجاز المرسل حيث عبر بالمحل الوارد وأراد الحالّ، ولكن الذي تميل إليه النفس، ويطمئن إليه القلب: أن الحديث من باب التصوير بالاستعارة، فقد شُبّه أحد بصاحب المناقب الطيبة الذي من شأنه أن يُحبَّ ويُحبَّ، وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهو الحبّ على سبيل الاستعارة المكنية، واسناد الحب إلى أحد استعارة تخييلية، والنبي عليه وآله الصلاة والسلام يوجه المسلمين إلى أحد لكي تبقى آثاره ودروسه النبراس الهادي

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد ١٩٩/٣.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري كتاب (الجهاد) باب (فضل الخدمة في الغزو) ١٠٥٨/٢.

للمسلمين، وليدركوا أن ما أصباب المسلمين في أحد ليس إلا سنةً من سنن الله، وسنن الله لا تتخلف، فهذه الاستعارة البديعة موحية بإيجازها بكل ما من شانه أن يحول بين المسلمين وبين أن ينجرفوا في أودية الأوهام التي يمكن أن تسول بها لهم أنفسهم وشياطينهم فيعتمدوا على أنهم مسلمون بالإسم وينسوا ما كان يوم أحد وفي أحد.

- (ه) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لمعاذ رضي الله عنه: «الصوم جُنة والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار» وفي الحديث نفسه «رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروه سنامه الجهاد»، وفي هذا الحديث يقول صلى الله عليه وسلم: «وهل يَكُب الناسَ في النار على وجوههم إلا حصائد ألسنتهم» فانظر كيف جعل للإسلام عموداً وذروة سنام، وهما استعارتان بديعتان، فقد شبه الإسلام ببيت واسع، وجعل الصلاة العمود من هذا البيت، فهي استعارة مكنية تخييلية كما عرفت من قبل، وجَعْلُ الصلاة عمود الإسلام دليل على شرفها ومنزلتها وكونها الأساس الذي لا يغني عنه شيء.
- (٦) أما قوله صلى الله عليه وسلم: « والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار» كيف شبه الخطيئة بالنار، وانظر إلى جمال هذا التشبيه. إن الخطيئة لا تحرق صاحبها في الأخرة فحسب، وانما هي نار في الدنيا كذلك، تأتي على كل عناصر الخير في صاحبها. وبعد أن أدركت جمال التشبيه نقف مع جمال الاستعارة، ولا تنس كذلك ما في الصدقة من استعارة حيث شبهت بالماء، لأن الماء هو الذي يطفئ النار، ولكن الصدقة هي التي تطفئ الخطيئة، ذلك أن الانسان عندما يتصدق فإنما يتغلب على شحه من جهة، ويذهب تأجج نار الشهوة من نفسه من جهة أخرى.
- (٧) بقيت في الحديث الشريف استعارتان هما في الحقيقة أجود الاستعارات إحداهما قوله صلى الله عليه وسلم: «وهل يَكُبُ الناسَ على وجوههم في النار إلا حصائد السنتهم»<sup>(٣)</sup> واللسان من أعظم الجوارح خطراً على صاحبه.

يَمُ وَتُ الفَتَى مِنْ عَتْ رِبِلِسِانِهِ وليس يمون المرُّءُ مِنْ عَتْ رَبِلِسِانِهِ الرَّجْلِ

وآلة الحصاد كالمنجل تأخذ كل مافي طريقها نافعاً أو غير نافع، مفيداً أو غير مفيد، واللسان الذي لا يتحرى الحق كذلك، فالاستعارة مكنية، فقد شبه اللسان بالمنجل مثلاً وحذف المشبه به ورمز له بشيء من لوازمه وهي الحصاد، واضافته الى اللسان إستعارة تخييلية.

(٨) والثانية قوله صلى الله عليه وسلم: «وذروة سنامه الجهاد»<sup>(٤)</sup> وإذا كان الاسلام قد شبه بالبيت أولاً، وقد ذكرنا مافي ذلك من ايحاءات وماله من ظلال، فلقد شبه هنا بسفينة

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة، كتاب (الفتن) باب (كف اللسان في الفتنة) ١٣١٤/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة، كتاب (الفتن) باب (كف اللسان في الفتنة) ١٣١٤/٢

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجة، كتاب (الفتن) باب (كف اللسان في الفتنة) ١٣١٤/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجة، كتاب (الفتن) باب (كف اللسان في الفتنة) ١٣١٤/٢

الصحراء ذلكم الجمل، الذي كانوا يعولون عليه في قطع المسافة من جهة، وحمل الاثقال من جهة، وحمل الاثقال من جهة، وكانوا يجدون فيه الجمال والراحة من جهة ثالثة، ثم انظر كيف جعل الجهاد ذروة السنام، وذروة السنام ارفع مافي الجمل وأعلاه، أليس في ذلك إيحاء للمسلمين وحث لهم بهذا التصوير النبوي البديع الرائع بأن الجهاد وهو القمة التي تتلاشى أمامها أمور كثيرة، وإذا كان الجهاد ذروة سنام الإسلام فهو حث للمسلمين، أن يصعدوا إذا أرادوا أن يسعدوا.

- (٩) ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «يا أَنْجَشَةُ رِفْقاً بِالقَوَارِير» (١) وهذه استعارة عجيبة لأنه صلى الله عليه وسلم شبه النساء في ضعف النحائز، ووهن الغرائز، بالقوارير الرقيقة التي يوهنها الخفيف ويَصندعها اللطيف، فنهى عن أن يسمعهن ذلك الحاوي ما يحرك مواضع الصبوة وينقص معاقد العفة» (٢).
- (١٠) ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تَسْأَلُ المرأةُ طَلاقَ أُختها لتَكْفَأ ما في إنائها»(٣) وفي هذا الكلام استعارة لأنه عليه الصلاة والسلام، أراد أن المرأة لا ينبغي لها أن تطلب طلاق أختها، لتتصل بالزوج الذي كان لها طلباً لأن تَجُر حظها إليها وتستبد بالنفع عليها، فتكون كأنها اكتفأت ما في انائها أي أمالت الاناء إلى نفسها فقلبته لتستفرغ ما فيه وتستأثر عليها به. يقال كَفَأت الإناء إذا كبته، واكتفأته إذا شربت ما فيه أجمع، أو أكلت ما فيه أجمع» (1).

وهذه لعمر الحق تربية للأخلاق ما أشد حاجتنا إليها.

وهذا الاسلوب كثير في كلامه صلى الله عليه وسلم كقوله: «هَذِه مَكَّةُ رَمَتُكُم بِأَفْلاذِ

كَبِدِهِا»، «إن الإسلام لَيَأْرِزُ إلى المدينة كما تَأْرِزُ الحَيَّةُ إلى جُحْرِهِا» (٥).

أما اسلوب الاستعارات التمثيلية وما فيه من جمال وايجاز فذاك هو سحر البيان:

(١) فمن هذا قوله صلى الله عليه وسلم: «إن المُنْبَتَّ لا أَرْضَاً قطع ولا ظَهْراً أبقى» وفي هذا من النهى عن الغلو ما فيه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري كتاب (الأدب)، باب (المعاريض مندوحة الكذب) ٥/٢٢٩٤.

<sup>(</sup>٢) المجازات النبوية/ الشريف الرضي ص ٣٥، والنحائز: الطبائع مفردها نحيزة.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، كتاب (البيوع)، باب (لا يبيع على بيع أخيه) ٧/٢٥٧، ورواه مسلم، كتاب (النكاح)، باب (تحريم الخطبة على خطبة أخيه حتى يأذن له أو يترك) ١٠٣٣/٢.

<sup>(</sup>٤) المجازات النبوية ص ٥٠.

<sup>(</sup>ه) رواه البخاري كتاب (فضائل المدينة، باب (الايمان يأرز إلى المدينة) ٦٦٣/٢، ليأرز: لينضم أهله ويجتمعون، جحرها: سكنها الذي تأمن إليه.

- (٢) ومنه ما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم وإن كان فيه ضعف «إِيّاكُمْ وَخَضْراءَ الدِّمَن».
- (٣) ومنه بديع القول: «لا يُلْدَغُ المُؤْمِنُ مِنْ جُحْرٍ مَرَتَيْنِ» قاله عليه الصلاة والسلام لأبي عزة الشاعر، وقد أسر في بدر، لكن النبي صلى الله عليه وسلم من عليه وأطلقه ثم أسر في أحد فطلب من النبي صلى الله عليه وسلم أن يمن عليه فقال: «لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين» وقد ذهب بعض الكاتبين إلى أن المقصود بهذا الشاعر نفسه، وهو تعريض بأنه ليس مؤمناً، لأن المؤمن لا يلدغ من جحر مرتين، ولكن الذي نراه غير هذا المعنى، وهو أن المؤمنين لدغوا من هذا الشاعر أول مرة ولكنهم بعد ذلك تركوا هذا الجحر وما فيه، وها هم الأن يتعرضون للدغ مرة ثانية والمؤمن لا يلدغ من جحر مرتين، فهو تشبيه لهذا الشاعر بالأفعى.
- (٤) ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «هذا حين حَميَ الوَطيس»<sup>(١)</sup>والوطيس هو التنور الذي يخبز فيه، وأول من نطق بهذا الرسول عليه وآله الصلاة والسلام وهي استعارة تمثيلية، يشبه أمر الحرب حينما يشتد أوارها بالوطيس حينما تشعل فيه النار.

## الجار المرسل في قوله صلى الله عليه وسلم:

أما اسلوب المجاز المرسل في قوله صلى الله عليه وسلم فهو كثير كذلك وهو من الأساليب المعبرة المبنية على الايجاز

- (۱) استمع إلى قوله صلى الله عليه وسلم: «اليد العليا خيرٌ من اليد السُفلى»<sup>(۲)</sup>وما فيه من فضيلة التوجيه وحسن الارشاد، وروعة العفة تتوج المسلم دائماً، وأنت تعلم أن المقصود إنما هو صاحب اليد، ولكن لما كانت اليد هي التي تأخذ وتعطي عبر بها، فهو مجاز مرسل علاقته الجزئية.
- (٢) وانظر إلى قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إن مكة حَرَّمَهَا الله (٣) وقد حرم الله ما فيها وما حولها، فهو مجاز مرسل علاقته المحلية كما عرفت –.
- (٣) وانظر إلى قوله صلى الله عليه وسلم: «إن من أكبر الكبائر أن يَسبُ الرجلُ والديه! قالوا وكيف يسب الرجل فيسب أباه ويسب

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب (الايمان)، باب (في غزوة حنين) ١٣٩٩/٣.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب (الزكاة)، باب (بيان أن افضل الصدقة صدقة الصحيح الشحيح) ٧١٧/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري كتاب (العلم)، باب (ليبلغ الشاهد الغائب) ١/١ه.

وأخرجه مسلم كتاب (الحج)، باب • تحريم مكة وصيدها وخلاها) رقم ١٣٥٤.

أمَّه فيسبُّ أُمَّه» (١) فانظر إلى قوله صلى الله عليه وسلم: «أن يسب الرجل والديه» إنه مجاز مرسل علاقته السببية كما ترى، ولكن هل تظن أن روعته تقف عند هذا الحدّ؛ ألا تجد فيه هذا الإلهاب، وذلك التحذير الذي من شائه أن يحمل المسلم ليبتعد عن كل ما من شائه عقوق والديه؟.

- (3) واست مع إلى قوله صلى الله عليه وسلم: «عَجبَ رَبُنا من قوم يُقادون إلى الجنة بالسلاسل» (٢) وهم في الحقيقة إنما يقادون لدار الإسلام التي توصلهم إلى الجنة، فهو مجاز مرسل علاقته المسببية، ويظهر لي أننا يمكن أن نوجه الحديث توجيها آخر، فنجعله من باب الاستعارة التمثيلية فنشبه حال الذي يُحْمَل على الخير حملاً، ويرغم عليه إرغاماً بحال من يقاد إلى الجنة بالسلاسل، وقد عرفت من قبل أن النص الواحد يمكن أن نلمح فيه وجوهاً بيانية كثيرة باعتبارات متعددة.
- (٥) واستمع إليه صلى الله عليه وسلم وهو يُعدُّ لغزوة تبوك «من كان معه فَضْلُ ظهرٍ فَلْيَعُدُ به على من لا ظَهْرَ له» (٢) ويقصد بالظهر هنا الركوبة المعدّة للجهاد، ولما كان الظهر هو المقصود عبر به عن الدابة من اطلاق الجزء على الكل، فهو مجاز مرسل علاقته الجزئية.
- (٦) أما قوله عليه الصلاة والسلام: «إلبسوا من ثيابكم البَياض» $^{(1)}$ والثياب ليست إلا محلاً للبياض فهو مجاز مرسل علاقته الحالية.
- (٧) واستمع إلى قوله صلى الله عليه وسلم: «الولدُ للفراش وللعاهر الحجر» (٥) ففي الجملة الأولى مجاز مرسل علاقته الآلية لأن الفراش محل والحجر آلة.
- (٨) أما قوله صلى الله عليه وسلم: «من سره أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا »(٦) فهو مجاز مرسل علاقته اعتبار ما يكون.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم كتاب (الايمان)، باب (بيان الكبائر وأكبرها) ٩١/١. ورواه أحمد ١٦٤/٠.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري كتاب (الجهاد)، باب (الأسارى في السلاسل) ١٠٩٦/٣.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم كتاب (اللقطة)، باب (استحباب المؤاساة بفضول المال) ١٣٥٤/٣.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي كتاب (الجنائز)، باب (ما يستحب من الأكفان) ٢١٥/٤.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري كتاب (البيوع)، باب (تفسير المُشبَهات) ٧٢٤/٢.

ومعنى الحديث: (الولد للفراش): الولدُ تابع لصاحب الفراش وهو من كانت المرأة موطوءة له حين الولادة، (وللعاهر الحجر) للزاني الخيبة والحرمان ولا حق له في الولد. والعرب تكني عن حرمان الشخص بقولها: «لها الحجر وله التراب».

<sup>(</sup>٦) رواه البخارى كتاب (الزكاة)، باب (وجوب الزكاة) ٢/٢٥٠.

وفي هذا الحديث يتكلم الرسول الكريم عن الاعرابي الذي ساله عن أصول الإسلام وعزم على الالتزام بها من غير زيادة ولا نقصان.

- (٩) واستمع إلى قوله صلى الله عليه وسلم يُرغَّبُ في زيارة المريض: «من عاد مريضاً لم يَزلْ في خُرْفَة الجنة حتى يرجع» (١) وعائد المريض إنما يعوده في بيته، إلا أن هذا العمل من شانه أن يوصل فاعله إلى خرفة الجنة، وهو مكان جني تمرها، فهو من اطلاق المسبب وارادة السبب، هو مجاز مرسل إذن علاقته المسببية.
- (١٠) ومثل هذا قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تُشَدُّ الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام ومسجدي هذا والمسجد الأقصى» (٢٠)، وشد الرحال إنما هو ناشئ عن العناية والاجلال، فهو مجاز مرسل علاقته المسببية كذلك، وهذا كثير في كلامه صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم كتاب (البر والصلة والأداب)، باب (فضل عيادة المريض) ١٩٨٩/٤.

وقيل: المخرفة: الطريق. أي أنه على طريق تؤديه إلى طريق الجنة. أما (خرقة الجنة) فهي اسم ما يجنى من النخل حتى يدرك.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري كتاب (التطوع)، باب (فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة) ٢٩٨/١.

## الجاز العقلي في قوله صلى الله عليه وسلم:

- (١) قال صلى الله عليه وسلم: «عليكم هدياً قاصداً، فإنَّهُ من يُشَادَّ هذا الدِّينَ يَغْلُبْهُ» (١) وهو مجاز عقلى علاقته المفعولية كما عرفت من قبل لأن المراد هدياً مقصوداً.
- (۲) ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «كلُّ هوى شَاطنِ في النَّار» وهذا مجاز لأنه وصف الهوى بالشطون وهو البعد وأراد به تباعد صاحبه عن الرشد، وتراميه إلى الغيّ، وقال أبو عبيدة: «الشاطن ها هنا المُعْوجٌ عن الحق، والهوى على الحقيقة ليس بجسم فيوصف بالقرب والبعد والزوال واللبث، وسمي الشيطان شيطاناً لأنه شطن عن أمر ربه أو أبعد في مذاهب غيه، ومنه قيل نَوي (۲) شَطُوان وبئر شَطُوان ومن ذلك سمي الحبل شطناً لأنه يبلغ القعر العميق والماء البعيد. وفي هذا الخبر أيضاً مجاز آخر، وهو أنه عليه الصلاة والسّلام جعل الهوى الشاطن في النار، ومراده صاحب الهوى الشاطن وهو الذي يمتد به هواه فيقذفه في المضال ويحمله على المزال، ونظير هذا: الخبر الآخر، وهو قوله عليه الصلاة والسلام: «عليكم بالصدق فإنه من البر وهما في الجنة واياكم والكذب فإنه من الفجور وهما في النار» (۲) وأراد عليه الصلاة والسلام صاحب الصدق والبر، وصاحب الكذب والفجور» (٤).

وإن أردت مزيداً من جوامع كلمه صلى الله عليه وسلم فكتب السنة زاخرة ونرشدك إلى المجازات النبوية للشريف الرضيّ، وإلى الفصل الذي كتبه أديب العربية الأستاذ مصطفى صادق الرافعي – رحمه الله – في كتابه إعجاز القرآن.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند ٤٢٢/٤ من حديث أبي برزة الأسلمي.

<sup>(</sup>٢) النويّ: الرفيق في السفر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجة/ أبواب الدعاء حديث رقم (٣٨٤٩) ص ٥٥٠

وأخرجه الإمام أحمد - مسند أبي بكر الصديق - حديث رقم (٥)، (١٧).

<sup>(</sup>٤) المجازات النبوية ص ٧٦.

### بلاغة الاستعارة

اسلوب الاستعارة من أكثر الأساليب تأثيراً في النفس، وارهافاً للحس، ولذا فقد كثرت في الكلام المطبوع من شعر الجاهليين، كما كثرت في كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، من قبل أن تقعد له القواعد، وقد تقدم لنا من قبل تقسيم الاستعارة إلى خاصية وعامية، وبينا أن من روعة الاستعارة أنها تجمع بين الحقائق المتباعدة، فهي إذن ليست محسناً بلاغياً ككثير من المحسنات، إنما هي جوهر الأسلوب الأدبي وركيزته الأولى، صحيح أن هذه الاستعارة لا ينبغي أن تكون متكلفة، ولذا نجد النقاد عابوا على بعض الشعراء بعض استعاراتهم.

إن وظيفة الاستعارة إذن لا تقف عند مجرد التزيين والتحلية، كما أنها ليست شرحاً ولا توضيحاً، وليست تقوية ولا تدعيماً لمعنى نثري، وإنما تبدو قيمتها في الحقيقة في أنها وسيلة اكتشاف العالم الداخلي للشاعر، بكل ما فيه من خصوصية وتفرد وتميز، لا تستطيع اللغة العادية التجريدية أن تعبر عنه أو توصله إلى القارئ، وعلى ذلك يتحدث ناقد معاصر عن الاستعارة فيقول:

«الاستعارة تقرب بين حقيقتين بعيدتين إحداهما عن الأخرى كل البعد، وقد تجردتا من أي علاقة يمكن فهمها، فهذه الاستعارة أكثر من أن تكون مجرد استعارة عادية، وربما هي التي تتضمن الاداة المثلى في المعرفة»(١).

ولقد عرفنا عندما تحدثنا عن التشبيه أن الشيء الواحد يمكن أن يكون مشبهاً به من جهات كثيرة، وهذا المعنى أكثر وضوحاً في الاستعارة، ولا عجب إذن أن الاستعارة يمكن أن تكون سبباً في تغيير كثير من الأخلاق، فلطالما كانت سبباً في كرم بخيل وجوده وجرأة جبان وشهرة خامل، أليست تظهر الجماد بصورة الناطق؟ أليست تكسو الأشياء الجرداء حللاً قشيبة (٢) خضراء؟ ألم تر كيف اعطتك المعاني الكثيرة بأقل الألفاظ، وهي مع ذلك كله تجسد لك الانفعالات والمشاعر، ألم تر أنك تلمس فيها الجدة فتأنس إليها نفسك، فتجد الكلمة الواحدة تصاغ في أكثر من قالب وتصور بأكثر من ريشة واحدة؟، ومع ذلك فإنك تجد لكل صورة عناصر جمالها الخاصة بها، وأسباب الحسن، وملاعب العواطف.

<sup>(</sup>١) فن الاستعارة دراسة تحليلية في البلاغة والنقد مع التطبيق على الأدب الجاهلي/ د. أحمد عبد السيد الصاوي - الهيئة المصرية العامة للكتاب فرع الأسكندرية ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) القشيب: الشيء الجديد النظيف الحسن.

ولقد مر معك الكثير من هذا، وأزيدك على ما تقدم فنقف أمام هذين المثالين أحدهما قول كثير $\binom{(1)}{1}$ :

غَمْ لَ اللَّهُ اللّلَّالُ اللَّهُ اللللَّا الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

يُنَازِعُنِي رِدَائِي عَبْدُ عَمْد رو لَوَيْدَكَ يَا أَخَا عَمْرو بُنِ بَكْدرِ لِيَ الْمَا عَمْدو بُن بَكُدرِ لِي الشَطْدُ الَّذِي مَلَكَتْ يَمِينِي وَدُونَاكَ فَاعْتَاجِرْ مِنْكَ بَشَاطُدرِ

ذكرت كلمة الرداء في كل من البيتين كما رأيت وهي مستعارة في كلا الموضعين، ولكن الذي يزيدك عجباً أنها استعيرت في البيت الأول لغير ما استعيرت له في البيت الثاني، فقد استعيرت في البيت الأول للمعروف، والمعنى الذي تصوره الشاعر والذي يجمع بين المستعار والمستعار له، أي بين الرداء والمعروف بديع لطيف المئخذ، ذلك أن الرداء يستر صاحبه ويرد عنه سوءاً ويقيه ضرراً، وليس المعروف في ذلك كله بئقل من الثوب، وكلمة (غمر) جاءت تجريداً للاستعارة لأنها تلائم المشبه وهو المعروف، لأن الغمر: الكثير، فلا يقال كثير الثوب ولكن كثير المعروف، ثم يكمل الصورة بقوله: «إذا تبسم ضاحكاً غلق لضحكته رقاب المال» يقال غلق الرجل، إذا ضجر وغضب، وغلق الرهن في يد المرتهن إذا لم يستطع صاحبه أن يرده إليه. ومعنى البيت أن المدوح إذا تبسم ضاحكاً غضبت الأموال وأيقنت أنها ذاهبة من عند صاحبها مملوكة لغيره.

ولنأت للمثال الثاني الذي ذكرت فيه كلمة (الرداء). ولكنه ليس المعروف هنا، إنما هو السيف، واستعارة الرداء للمعروف رأينا فيها جمال الصورة ودقة المسلك ولطف المأخذ، ولكن ما معنى استعارة الرداء للسيف?، فإذا عرفنا أن السيف يقي صاحبه الشر، ويرد عنه غائلة السوء وعوادي الأذى، أدركنا جمال الاستعارة ودقتها وما لها من شأن، إلا أن الاستعارة الأولى كانت مجردة لأنها ذكر فيها ما يلائم المشبه وهي كلمة الغمر لأنها تلائم المال، أما هذه فمرشحة، لأنه ذكر فيها ما يلائم المشبه به وهو الرداء، وهي كلمة (الاعتجار) لأن الاعتجار هو التلفع والتلفف بالثوب، ولنكمل الحديث عن هذه الصورة.

فلقد عبر عن السبب الذي من أجله مد السيف إلى عبد عمرو بالمنازعة، فكأن السيف وهو بينهما يتجاذبه كل منهما فيقول له رويدك يا هذا، ليكن السيف بيننا وليأخذ كل منا بشطر

<sup>(</sup>١) الايضاح ١٧١/٢، شروح التلخيص ٤/٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٤٩٨/٢، اعتجر: يقال اعتجر بالعمامة إذا لفها على رأسه.

منه. أما أنا فلي الشطر الذي ملكته يدي ويعني به مقبض السيف، وأما أنت فخذ الشطر الآخر واعتجر به وهذا من قبيل التهكم، فقد عبر عن اختراق السيف لصدره بالاعتجار والتلفع، ولذا فهم يقولون: إن الاستعارة أبلغ من الحقيقة، ولكن ليس معنى هذا أن المعنى الذي تدل عليه الحقيقة، فإذا قلت «رأيت بحراً» وتعني الجواد الكريم فليس معنى هذا أن هذا القول – اعني قولك – «رأيت بحراً» – يدل على الكرم أكثر من قولك «رأيت جواداً» أو «رأيت كريماً»، أي أن الاستعارة ليس فيها زيادة كم على ما في الحقيقة، كذلك إذا قلت: «رأيت أسداً» و «رأيت شجاعاً»، لا تدل الأولى على أنه أكثر شجاعة، كل ما تدل عليه الاستعارة أنها تقرب المعنى وتؤكده وتزيده وضوحاً، ولقد فطن الشيخ عبد القاهر إلى هذه الحقيقة فهو يقول: «اعلم أن سبيلك أولاً أن تعلم أن ليست المزية التي تثبتها لهذه الأجناس على الكلام المتروك على ظاهره والمبالغة التي تدعى لها في أنفس المعاني التي يقصد المتكلم إليها بخبره، ولكنها في طريق اثباته لها وتقريره إياها...

كذلك ليست المزية التي تراها لقولك «رأيت أسداً» على قولك «رأيت رجلاً لا يتميز عن الأسد في شبجاعته وجرأته»، أنك قد افدت بالأول زيادة في مساواته بالأسد، بل إنك افدت تأكيداً وتشديداً وقوة في اثباتك له هذه المساواة، وفي تقريرك لها، فليس تأثير الاستعارة إذن في ذات المعنى وحقيقته بل في ايجابه والحكم به.

وهكذا قياس المثيل ترى المزية أبداً في ذلك تقع في طريق اثبات المعنى دون المعنى نفسه، فإذا سمعتهم يقولون: إن من شأن هذه الأجناس أن تكسب المعاني نبلاً وفضلاً، وتوجب لها شرفاً، وأن تفخمها في نفوس السامعين، وترفع أقدارها عند المخاطبين فإنهم لا يريدون الشجاعة والقرى وأشباه ذلك من معاني الكلم المفردة، وإنما يعنون اثبات معاني هذه الكلم لمن تثبت له، ويخبر بها عنه»(١).

بعد هذا يمكننا أن نجمل خصائص الاستعارة ومميزاتها فيما يلي:

١- التزيين أو التجميل.

٢- الاختصار أو الايجاز.

٣- الجـــدّة.

٤- الايضــاح.

وقد تضمن كلام الشيخ عبد القاهر هذه الخصائص، يقول: «اعلم أن الاستعارة في الحقيقة هي في هذا الضرب دون الأول، وهي أمدّ ميداناً وأشد افتتاناً، وأكثر جرياناً وأعجب

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز ص ١١٤/ تعليق محمد عبد المنعم خفاجي.

حسناً وإحساناً، وأوسع سعة، وأبعد غوراً وأذهب نجداً في الصناعة وغوراً (١)، من أن تُجمع شُعَبُها وشُعُوبها وتحصر فنونها وضروبها، نعم واسحر سحراً، وأملاً بكل ما يَملاً صدراً ويُمْتع عقلاً، ويؤنس نفساً ويوفر أنساً وأهدى إلى أن تُهدى إليك عذارى قد تخير لها الجمال، وعُني بها الكمال، وأن تُخرج لك من بحرها جواهر إن باهتها الجواهر مدت في الشرف والفضيلة باعاً لا يقصر وأبدت من الأوصاف الجليلة محاسن لا تنكر وردت تلك بصفرة الخجل ووكلتها إلى نسبتها من الحجر، وأن تثير من معدنها تبراً لم تر مثله، ثم تصوغ فيها صياغات تعطل الحلى، وتريك الحلى الحقيقي، وأن تأتيك على الجملة بعقائل يأنس إليها الدين والدنيا وشرائف لها من الشرف الرتبة العليا، وهي أجل من أن تأتي الصفة على حقيقة حالها، وتستوفى جملة جمالها.

ومن الفضيلة الجامعة فيها: أنها تبرز هذا البيان أبداً في صورة مستجدة تزيد قدره نبلاً وتوجب له بعد الفضل فضلاً، وإنك لتجد اللفظة الواحدة قد اكتسبت فيها فوائد، حتى تراها مكررة في مواضع، ولها في كل واحدة من تلك المواضع شأن مفرد، وشرف منفرد وفضيلة مرموقة وخلابة موموقة.

ومن خصائصها التي تذكر بها، وهي عنوان مناقبها أنها تعطيك الكثير من المعاني باليسير من اللفظ، حتى تخرج من الصدّفة الواحدة عدة من الدرر وتجني من الغصن الواحد أنواعاً من الثمر.

وإذا تأملت أقسام الصنعة التي بها يكون الكلام في حدّ البلاغة، ومعها يستحق وصف البراعة، وجدتها تفتقر إلى أن تُعيرها حلاها، وتقصر عن أن تنازعها مداها، وتصادفها نجوماً هي بدرها وروضاً هي زهرها، وعرائس ما لم تعرها حليها فهي عواطل وكواعب ما لم تحسنها فليس لها في الحسن حظ كامل، فإنك لترى بها الجماد حياً ناطقاً، والأعجم فصيحاً، والأجسام الخرس مبينةً والمعانى الخفية بادية جلية.

وإذا نظرت في أمر المقاييس وجدتها ولا ناصر لها أعز منها، ولا روبق لها ما لم تزنها، وتجد التشبيهات على الجملة غير معجبة ما لم تكنها وإن شئت أرتك المعاني اللطيفة التي هي من خبايا العقل كأنها قد جسمت حتى رأتها العيون، وإن شئت لطف الأوصاف الجسمانية حتى تعود روحانية لا تنالها إلا الظنون»(٢).

وكل الذي تقدم كان حديثاً عن الاستعارة نفسها، وينبغي أن لا تنسى أننا ينبغي أن نضيف إلى ما ذكرناه من قبل قضية لها شأنها وخطرها، وهي أن الاطار الذي توضع فيه

<sup>(</sup>١) الغور: هو ما انخفض من الأرض، والنجد: ما ارتفع منها.

<sup>(</sup>٢) أسرار البلاغة ص ٤٦ – ٤٨ / تحقيق محمد عبد العزيز النجار.

الاستعارة، والقالب الذي يحيط بها، لا بد أن يكون متناسباً متلائماً في قوته وحسنه، فتجمل به الاستعارة وتكمل، ولا تكون كالدرة النفيسة في العلبة الرخيصة، أو كالعرق الأخضر في الأرض الجرداء. ذلك أن الاستعارة وما يشبهها من الأساليب البلاغية يمكن أن تسمو بالمعنى الذي تحدثت عنه، وإن لم يكن شيئاً يذكر، كما أن المعنى الجيّد قد يذهب بجودته القالب الركيك الذي صبيغ فيه. يقول الأستاذ أحمد حسن الزيات: «وربما جعلوا سر البلاغة في جمال الصياغة، قال أبو هلال: «وليس الشأن في ايراد المعاني، لأن المعاني يعرفها العربي والعجمي والقروي والبدوي، وإنما هو في جودة اللفظ وصفائه، وكثرة طلاوته ومائه، مع صحة السبك والتركيب، والخلو من أود النظم والتأليف، وليس يُطلب من المعنى إلا أن يكون صواباً، ولا يقنع أن اللفظ بذلك حتى يكون على ما وصفناه من نعوته التي تقدمت... ولهذا تأنق الكاتب في الرسالة والخطيب في الخطبة والشاعر في القصيدة يبالغون في تجويدها، ويُغلون في ترتيبها ليدلوا على براعتهم... ولو كان الأمر في المعاني لطرحوا أكثر ذلك فربحوا كداً كثيراً» (١).

والحق أن أظهر الدلالات في مفهوم البلاغة هي أناقة الديباجة ووثاقة السرد ونصاعة الايجاز وبراعة الصنعة فإذا كان مع كل ذلك المعنى البكر والشعور الصادق كان الإعجاز. وليس أدل على أن الشأن الأول في البلاغة إنما هو لرونق اللفظ وبراعة التركيب من أن المعنى المبذول أو المرنول أو التافه قد يتسم بالجمال ويظفر بالخلود إذا جاد سبكه وحسن معرضه، ولا بأس أن أقدم إليك مثلاً من آلاف الأمثلة بلغ معناه الغاية في السوقية والفحش، ومع ذلك تحب أن تسمعه وتحفظه وتعيده لأنه بلغ من سر الصناعة غاية تطلع دونها أكثر الأقلام.

قال أبو العيناء الأعمى لابن ثوابة: «بلغني ما خاطبت به أبا الصقر وما منعه من استقصاء الجواب إلا أنه لم ير عرضاً فيمضعه ولا مجداً فيهدمه»، فقال له ابن ثوابة: «ما أنت والكلام يا مكدّي (٢)».

فقال أبو العيناء: لا ينكر على ابن ثمانين سنة قد ذهب بصره وجفا سلطانه، أن يعوّل على اخوانه... ثم رماه بمعنى فاحش مكشوف فقال له ابن ثوابة «الساعة آمر أحد غلماني بك»، فقال له أبو العيناء: «أيهما؟ الذي إذا خلوت ركب، أم الذي إذ ركبت خلا؟».

فانظر في هذه الجملة الأخيرة تراه رمى ابن ثوابة في نفسه وفي زوجه، وهما معنيان سوقيان يترددان كل ساعة على ألسنة السبّابين من أوشاب العامة، وإنك مع ذلك تقف من هذه الجملة موقف المشدوه المعجب، تحرك بها لسانك، وتعمل فيها فكرك، وتعرضها على مقاييس البلاغة وشروطها فتطول على كل قياس وتزيد على كل شرط. تأمل هذا الإيجاز البارع بحذف

<sup>(</sup>١) انتهى كلام أبى هلال، ثم يتابع الزيات كلامه: (والحقُّ أن أظهر الدلالات....

<sup>(</sup>٢) المكدِّي: الذي يسالُ الناس.

متعلقات الفعلين (خلا وركب) وفيها جوهر المعنى واصابة الغرض؛ تجد سر البلاغة كله فيه لأن هذا الحذف مع وضوح المعنى قد نزه الكلام عن صراحة الفحش وصان المتكلم عن ذكر القبيح، فلو أنه قال خلوت بكذا وخلا بكذا، وركبت كذا وركب كذا، لانْحُطُّ الكلام عن مقام البلاغة وصار بهذر العامة وكان بحسب البليغ هذا الايجاز المشرق ولكنه ضم إليه أنواع البديع (العكس)، (اسلوب الحكيم) فعكس الفعلين واستعملهما في معنيين مختلفين، وكل ذلك في غير تكلف ولا تعسف ولا غموض.

فأنت ترى أن الصياغة وحدها هي التي سمت بهذه المعاني الخسيسة إلى أفق البلاغة فتداولتها الألسن وتناقلتها الكتب، وليس حال المعنى في ذلك حال اللفظ فإن اللفظ في ذاته كالموسيقى يخلب الأذن ويلف الشعور وإن لم يترجم، أما المعنى فكالكهرباء، إذ لم يكن لفظه جيّد التوصيل انقطع تياره فلا يعرب ولا يطرب، اقرأ قول القائل:

لَمَّا أَطَعْنَاكُمْ فِي سُخْطِ خَالِقِنِا لا شَـكَّ سَلَّ عَلَيْنَا سَيهُ فَ يَقْمَتِهِ

ثم وازن معناه الشريف ونسجه السخيف، بما رويت لك من كلام أبي العيناء، فلا يسعك إلا أن تقول كما أقول:

وإن القذر يوضع في آنية الذهب فيقبل ويحمل، وإن المسك يوضع في نافجة $^{(1)}$ الطين فيرفض ويهمل $^{(7)}$ .

والذي قاله الأستاذ الزيات – رحمه الله – ومع ما استوفاه من تأمل وتأنق إلا أن من الحق أن نقرر هنا أن المعنى الذي استوفى جمال الصياغة وعناصر البلاغة، لا ينبغي أن يكون فيه اسفاف ورعونة، فَيُودي ويذهب بالقيم التي تنمي الفضيلة وتسمو بالحق، والذي نراه أن القيم على تعددها ينبغي أن يؤازر بعضها بعضاً، فقيمة الجمال حري بها أن تشد من أزر الحق والخير، ولا تنفصل هذه القيم بعضها عن بعض بما يترتب على هذا الانفصال والانفصام من اضرار ومفاسد، فإذا انفردت قيمة الجمال عن قيمة الحق فسد الخلق، وإذا انفصلت قيمة الخير عن قيمة الجمال فسد الذوق، اذكر لك مثالين لتوازن بينهما من حيث الشكل والمضمون، والنتيجة مترتبة عليهما معاً.

أما الأول: «فما روي عن سيدنا عليًّ كرم الله وجهه: «ألا إن الخطايا خيل شُمُسٌ حُملَ عليها أهلها، عليها أهلها، وخُلُعَتْ لُجُمُهَا، فَتَقَحَّمَتْ بهم في النار. وإن التقوى مطايا ذُللٌ حُملَ عليها أهلها، وأُعْطُوا أَزِمَّتَها، فَأَوْرَدَتهم الجنة) تجد هنا صورتين: صورة الفرس الشموسَ لم يروض ولم

<sup>(</sup>١) النافجة: وعاء المسك.

<sup>(</sup>٢) دفاع عن البلاغة ص ٢٥ - ٢٨.

يلجم فيندفع براكبه جامحاً لا ينثني حتى يتردى به في جهنم، وصورة الناقة الذلول قد سلس خَطْوُها وخف عنانها فتنطلق بصاحبها في رسيم كالنسيم حتى تدخل به الجنة. ثم تجد عاطفة النفور من الألم الذي يشعر به الخاطئ المستطار وقد جمحت به خطاياه الرُعْن في اوعار الأرض حتى ألقته في سواء الجحيم، وعاطفة الميل إلى لذة المتقي الوادع وقد سارت به تقواه سيراً ليناً حتى المغته جنة النعيم.

ذلك من حيث المضمون، أما من حيث الشكل فتجد اختيار الألفاظ المناسبة كالمطايا وما يلائمها من الانقياد والايراد هنا، وكالخيل وما يوائمها من الشماس والتقحم هناك. والفروق الطبيعية بين هذين الحيوانين في هذين المكانين لا تخفى على ذي لب، ثم تجد بعد ذلك هذا التأليف المتوازن المحكم الرصين وهذه المقابلة البديعية بين عشرة معان لا تكلف في صوغها ولا تعسف»(۱).

والمثال الثاني فهذه الأبيات التي نقلها ابن الأثير في المثل السائر وهو يتحدث عن الاستعارة وهو قول عبد السلام بن رغبان المعروف بديك الجن:

لَمَا نَظَرِتِ إِلَى عَن حَدَقِ الْمَهَا وَبَسَمْتِ عَسِنْ مُتَفَتِّ حِ النُّوارِ وَعَقَدْتِ بَيْنَ قَضِيب بَانٍ أَهْيَفٍ وَكَثِيب رَمْ لِ عُقْدَةَ الزُّنَّارِ وَعَقَدْت بَيْنَ قَضِيب بَانٍ أَهْيَفٍ وَكَثِيب رَمْ لِ عُقْدَةَ الزُّنَّارِ (٢) عَقَرْمُت فيكِ عَلى دُخُولِ النَّارِ (٢)

«وهذه الأبيات لا تجد لها في الحسن شريكاً، ولأن يسمى قائلها شحروراً أولى من أن يسمى ديكاً» (٢).

وانظر إلى القيمة في كل من القولين وستجد البون الشاسع.

وخلاصة القول أننا كما ينبغي أن نعتد بجمال الصياغة في الاستعارة البليغة، وروعة الاسلوب وجودة السبك، وأصالة المعنى، فحري أن لا نهمل القيمة التي تبعث بها الاستعارة إلينا، حتى لا تطغى قيمة على قيمة، وإذا كان ذلك عاماً في الأساليب البلاغية، فهو في الاستعارة أولى لما لها من أثر في النفس.

وانقل هنا كلمة للأستاذ عبد الحميد الفراهي، اختم بها هذا الباب، يقول: «فاعلم أن النطق زهرة تخرج من كمال الفهم، وصلاح البنية، فليس لأحد من الحيوان فطانةً كفطانة

<sup>(</sup>١) دفاع عن البلاغة ص ٦٢ - ٦٤.

<sup>(</sup>٢) المها: جمع مهاة وهي البقرة الوحشية، النوار: الزهر، البان ضرب من الشجر.

<sup>(</sup>٣) المثل السائر لابن الأثير ١/٧٧/.

الانسان، ولا لسان كلسانه، فمن كان أكملَهم علماً وجسماً كان أشرفَهُم، ولا يخفى عليك أن اللسان طوع الفهم بعدما سويت خلقته فهو آلة يقلبها العقل. وهذا الأمر يهديك إلى أن حسن النطق ليس في الحقيقة من جهة نَعْمَته، كنعمة البلبل، بل حسنه في كونه آلةً صحيحةً للعقل، الكيلا يَقْصُر أدنى الإقصار عن افصاح ما أراده العقل، وعن ابلاغه إلى قلب السامع، فالنطق هو الرسول بين العقل والعقل، فاجعل هذا الأمر الفطري أم الأمر، وقطب رحاه، لا المحاكاة؛ فإنها أمر ثانوي لتكتسب به وسائل النطق، فلو لم يكن النطق في الانسان لما استطاع المحاكاة، فإن نظرنا من جهة الحكمة إلى أسباب الكلام تبين لنا أن قوة النطق هو العلة الفعلية. وأما المعاني ثم الألفاظ فهما المادة، فالنطق يتخذ المعاني ويلبسهما الفاظاً، سواء كانت مما ابتدعها أو مما تعلمها الانسان بوسيلة المحاكاة، وأما العلة الغائيه فرسالة العقل، فإن الأمر العام الذي يجري إليه النطق ليس غير هذا، وأما اللاة فليس من غاية الكلام بل ما من قوة إلا وفي استعمالها لذة، كأن ً كل قوة بطبعها تشاق البروز إلى الفعل، فالجاهل يستعمل القوة الذة والعاقل لحكمتها، فحكمتها أحق بإسم الغاية. وأما العلة الصورية فحسن الكلام، فلا يكون كماله إلا من جهة كمال الإبلاغ، فالإبلاغ هو معيار حسن الكلام.

واعلم أن حسن البلاغ وكماله يحتوى حسن ما يُبلّغه من الصور والمعاني، وهو أولى باللّحاظ فلا نقيم وزناً لكلام أبلّغ بكمال الصحة شيئاً خبيثاً من نفس متدنسة، فالخرس أحسن من هذا النطق، وهذا رأي يستدعي بياناً لصحته، فإن أبا جعفر قدامة صاحب نقد الشعر وهو أول من جعله فناً من العلوم، قال قولاً يضل به الغافل، وإن كان له وجه صحيح فقال: «ليس فحاشة المعنى في نفسه مما يزيل جودة الشعر فيه، كما لا يعيب جودة النجارة في الخشب مثلاً ردائة في ذاته»، وقال أيضاً: «إن الشاعر ليس يوصف بأن يكون صادقاً، بل إنما يراد منه إذا أخذ في معنى من المعاني كائناً ما كان أن يجيده في وقته الحاضر، فلم يرد من الشعر إلا شيئاً نازلاً، وبضاعة دنية كما هو وجه أكثر المنتسبين إليه، وإليهم الاشارة في قوله تعالى: (والشُعرَاء بَتَبعهُم الغاور) [الشعراء ٢٢٤] ونحن نلتمس محاسن الكلام كما يليق به، وكما وضعته الفطرة الإلهية، ويقتضيه كمال قوة النطق، ويستعمله الشاعر أو الخطيب الجدير بهذا الإسم»(١).

فاعلم أن الشعر ليس إلا قسماً من أقسام الكلام، والكلام ليس اسماً للجرس المحض، بل هو شيء مركب من المعنى والصوت، والشيء المركب يحكم بحسنه لحاظاً إلى أصل الأمر فيه. مثلاً إنك لا تصف بالملاحة وجه رجل أعور أفطس إذا وجدت إحدى عينيه

<sup>(</sup>١) هنا انتهى كلام قدامة، ثم يتابع الفراهي كلامه: فاعلم أن الشعر...

مليحة، فكذلك الأمر في حسن الكلام، نعم إن شئت قلت: إن وزن هذا الشعر أو صوته حسن. ثم نُوْزِرُ هذا الرأي بأمر اقرب إلى الكلام من جهة الإبلاغ، وهو أن الكلام لا يبلغ قلب العاقل إلا أن يكون معناه شريفاً، ولا اعتبار لتأثر الحمقى والأشرار، فإننا إنما نعطي الأشياء اسماً لحاظاً إلى سلامة الحال، وإلا لزمك أن تسمي الكلام حسناً وقبيحاً معاً، أو لا تسميه شيئاً. وهذا أمر يتضح لك كل الإتضاح إذا بحثنا عن اسباب بلوغ المعاني القلوب، فترى أن الألفاظ ربما تصرف عن قواعدها الصحيحة العامة لأجل المعنى الذي يبلغ نفسه بقوة فيه ويجد الألفاظ حجاباً وثقلاً عليه، كما أن ملكاً جعل نفسه سفيراً، فالبليغ هو المعنى، واللفظ مركبه، فالمعنى أجدر باللحاظ في حسن الكلام. فذانك برهانان، ثم نعززهما بثالث: وهو أن العرب لم يحمدوا الكلام إلا لحسن معناه، وليس لهم نزوع إلى قول أدى الخبث، فإنهم يذمونه ويستحقرونه، كما قال زهير بن أبي سلمى (۱):

وَذِي نِعْمَة تِمَّمْتَهِا وَشَكَرْتَهِا وَخَصْمٍ يَكَادُ يَغْلِبُ الْحَقَّ باطلُهُ (٢) دَفَعْتَ بِمَعْرُوفٍ مَنْ الْقَوْلِ صَائِبٍ إِذَا مَا أَضَلُّ النَّاطِقِينَ مَفَاصِلُهُ (٣) وَذِي خَطَلٍ فِي الْقَوْلِ يَحْسَبُ أَنَّهُ مُصِيبٌ فَمَا يُلْمِمْ بِهِ فَهْ وَقَائِلُهُ (٤) عَبَاتَ لَهُ حِلْمَا وَأَكْرَمْتَ غَيْسِرَهُ وَأَعْرَضْتَ عَنْهُ وَهْوَ بَادٍ مَقَاتِلُهُ (٥)

فانظر كيف جعل معروف القول صائبه، وبيّن أن حسن القوافي ربما يضل الناس، ولكن بازاء المعروف يضمحل رونقه، فإذا جاء الحق زهق الباطل، ثم كيف استحقر من يقول كل ما يجري على لسانه. ولم يرد أنهما لم يبلغا معناهما، ولكنه عده غير صائب نكر، ذا خطل يرده القلب، فهل تظن أنهم يسمون أمثاله بليغاً، أم تظن إن رأيت بذيئاً يَشْتُمُ أحداً، ذاهباً في كلّ مذهب من الاستعارة والتشبيه، ومصوراً لكل أمر قبيح، فهل تسميه بليغاً أو فصيحاً، فهذا يبين لك أن حسن الكلام تابع لحسن المعنى، فلا تسمي الكلام حسناً إلا بعد أن حَسن معناه، ولا نترك للكلام فضيلة إلا صحة الاداء، فإذا أدى الكلام من قلب المتكلم أدى حقه، ولكنه مع ذلك غير بليغ إن لم يكن المعنى مما يبلغ القلب، وكثر في كلام العرب ذم الفحش والخنا والهجر

<sup>(</sup>١) ديوانه ص ٥٦، والقصيدة في مدح حصين بن حذيفة.

<sup>(</sup>٢) يقول: تُنعِمُ فتتمَّمُ ما انعمت به، وإذا أُسديَتُ إليك نعمةُ شكرتها.

<sup>(</sup>٣) دفعت بمعروف: يريد: وربِّ خصيم دفعتهُ بمعروف من القول، مفاصله: من قولهم (طبق المفصل) أي أن الجزار الحادق إذا أراد أن يقطع اللحم اصاب المفصل، فأراد أنه إذا لم يهتدِ الناطقون إلى مفاصل الكلام، فإنك مهتدٍ إليها.

<sup>(</sup>٤) الخطل في القول: الخطأ، ما يُلَّممْ به: أي ما يحظره من الكلام، وهَذا في وصف خصمه.

<sup>(=)</sup> عبنت له حلماً: أراد: حلمت عليه وصفحت عنه وقد بدت لك مقاتله.

والبذاذة  $\binom{(1)}{1}$ ، حتى إذا خلط شعرهم بهذه المساوئ صار ساقطاً، ألا ترى كيف أمر الحجر بقتل ابنه امرئ القيس لقول الشعر، وسماه الناس ضليلاً. وكيف ذموا النابغة لمدحه الملوك. والعرب تحب مدح الشاكر وذم الساخط وتأنف عن مدح المتذلل» $\binom{(7)}{1}$ .

<sup>(</sup>١) البذاذة: رثاثة الثياب،

<sup>(</sup>٢) جمهرة البلاغة / المعلم عبد الحميد الفراهي - سلسلة الدائرة الحميدية / طبع بالهند سنة ١٣٦٠هـ، ص ٩ - ١١.

# البساب الثسالث الكنساية

### تعريفها وأركانها،

والكناية لغة أن نتكلم بالشيء ونريد غيره، وهي مصدر كالعناية والرماية والهداية، يقال هدى هداية، ورعى رعاية ورمى رماية وكنى كناية، والظاهر أن فعلها من نوات الياء، كنى يكنى مثل هدى يهدي ورمى يرمي، وحكى بعضهم فيه لغة أخرى وهي أنه واوي واستشهدوا له بما أنشده الجوهري (١).

وإِنِّي لأكْنوُ عَنْ قَصِدُورٍ بِغَيْدِهَا وَأَعْدِرِبُ أَحْدِيَانَاً بِهَا وَأَصَارِحُ

(وقدر) بفتح القاف وضم الدال: اسم امرأة. والأول أفصح لأنهم يقولون في المصدر (كناية) ولم يقولوا (كناوة).

ومعرفة المعنى اللغوي تمهد لنا للمعنى الاصطلاحي، ومن هنا فقد عرفوا الكناية في الاصطلاح (بأن تريد المعنى وتعبر عنه بغير لفظه) كأن تريد اثبات الكرم لانسان ما، ولكنك تعبر عنه بغير اللفظ الموضوع له، فتقول مثلاً: (كثير الرماد) ولاشك أن كثرة الرماد لم توضع لمعنى الكرم، وهذا الذي اختاره الشيخ عبد القاهر – رحمه الله – ، وقريب منه التعريف الذي اشتهر فيما بعد للكناية وهو (أن تطلق اللفظ وتريد لازم معناه مع قرينه لا تمنع من ارادة المعنى الحقيقى).

وهذا التعريف نستطيع ونحن نلقي الضوء عليه أن نفرق بين الكناية وبين المجاز، فلقد عرفت أن المجاز لابد فيه من قرينة تمنع من ارادة المعنى الحقيقي، أما القرينة في الكناية فلا تمنع من ارادة المعنى الحقيقي، بل يجوز ارادته كذلك، وإنما قلنا يجوز ارادته لأن بعض الكنايات لايمكن أن نحملها على المعنى الحقيقي للفظ، ومع ذلك فإن هذا لايدخلها في المجاز، فالمعول في الكناية إذن أن تعبر عن المعنى بغير لفظه.

ومما سبق تدرك أن الكناية لابد لها من أركان ثلاثة:

- ١- اللفظ المكنى به.
- ٢- المعنى المكنى عنه.
- ٣- القرينة التي تجعل المعنى الحقيقي غير مراد سواء كانت هذه الارادة ممكنة أم غير ممكنة.

| ٤١ | ٥/٢ | لصحاح | (۱)ا |
|----|-----|-------|------|
|----|-----|-------|------|

وإليك أمثلة توضح ذلك كله:

إذا أردت أن تعبر عن ترف امرأة من النساء وعزها وغناها، يمكنك أن تعبر عن ذلك بقولك: « فلانة نؤوم الضحى» فنؤوم الضحى هو اللفظ الذي كنيت به، والترف والدلال هو المعنى الذي كنيت عنه، والقرينة معنوية يدل عليها السياق ولا ريب أن بإمكانك أن تريد المعنى الحقيقي كذلك، أي أنها كثيرة النوم تظل نائمة إلى هذا الوقت، وكذلك إذا قلت: «فلان كثير الرماد» والركن الرماد» فإنك تكني به عن كرمه، فالركن الأول: اللفظ الذي كنيت به، وهو «كثير الرماد» والركن الثاني: المعنى الذي كنيت عنه، وهو (الكرم) والركن الثالث: القرينة التي فُهِمَتْ من تضاعيف الكلام وسياقه.

وهذا اللفظ قد لايكون له وجود، فكثرة الرماد مثلاً لا وجود لها اليوم لأن أكثر الناس لا يستعملون الحطب، ومع هذا فتظل هذه الكناية باقية صحيحة الاستعمال بينة في اسلوبها وقد نكني عن طول فلان بأنه (طويل النجاد) وهي حمائل السيف، وأنت تعلم أنه لا سيف اليوم ولا سكين ولكن هذه الكناية باقية وقد تعبر عن كرم شخص وعزه بقولك: «المجد بين ثوبيه» كناية عن عزه وسؤدده، وأنت خبير بأن هذا التعبير لايجوز أن نحمله على الحقيقة لأن المجد ليس شيئاً محسوساً حتى يلقى بين الثوبين.

بعد هذا تدرك أن اسلوب الكناية من الأساليب البيانية التي يتسابق فيها البلغاء وتتفاوت فيها أقدامهم ومنازلهم لأنه يحتاج الى اللمحة الذكية والغوص على المعنى، والمجيء باللفظ الذي يمكن أن يدل عليه دون تكلف أوتصنع، فنحن في الكناية ننطق باللفظ وبالجملة من القول، لكننا نريد بها معنى اخر ولا نريد يقيناً معناها الحقيقي، ولا يضيرنا بعد ذلك أكان المعنى الحقيقي ممكناً كقولك: «نؤوم الضحى» و «كثير الرماد» أم غير ممكن كقولنا: «المجد بين برديه» وسواء كان لهذا اللفظ وجود، أم لم يكن له وجود كقولنا «كثير الرماد» و «طويل النجاد» فقد لايكون رماد ولانجاد ولكن تبقى للفظ قيمته التعبيرية واسلوبه البياني.

### أقسام الكناية

ولقد اطبق العلماء على تقسيم الكناية الى أقسام ثلاثة، ذلك لأنهم بعد البحث والاستقصاء وجدوا أن المعنى المكنى عنه اما أن يكون صفة كقولهم: « كثير الرماد» فإنه كناية عن الكرم، والكرم صفة – كما تعلم – لأنهم يقصدون بالصفة المعنوية وليس النعت عند النحويين واما أن يكون موصوفاً وذلك كقول أمير الشعراء (١):

| هُمَا الوَاهِي الذي تُكِلَ الشَّبَابَا | <u></u> | ـــوعِ دَمُّ وَلَحْــــــ | وَلِي بَيْنَ الّضلُ |
|----------------------------------------|---------|---------------------------|---------------------|
|----------------------------------------|---------|---------------------------|---------------------|

<sup>(</sup>١) الشوقيات ١/٧٧.

فقد كنى بقوله هذا عن القلب، واما أن يكون نسبة والنسبة هي اثبات شيء لشيء أو نفيه عنه، وذلك كالمثال المتقدم « الكرم بين برديه» والمراد اثبات الكرم للمدوح وسنحاول توضيح كل من هذه الاقسام الثلاثة ومن الله العون.

### أولاً: الكناية عن الصفة:

ولكي يسبهل عليك معرفة هذا القسم نبادرك القول بعلاماته ومميزاته، فضابط هذا القسم أن تذكر الموصوف وتنسب له صفة، ولكنك لاتريد هذه الصفة وإنما تريد لازمها ففي قولك: «فلان كثير الرماد» ذكر للموصوف وهو فلان، وذكر لصفته وهي كثرة الرماد ولكنك لم ترد هذه الصفة نفسها، بل أردت صفة لازمة لها وهي الكرم لأن كثرة الرماد تنشأ عن كثرة النار، وهذه تنشأ عن كثرة الحطب وهي تنشأ عن كثرة الطبخ، وذلك نتيجة كثرة الضيفان، والكرم لازم لذلك كله وفي قولك: «خديجة نؤوم الضحى» ذكر للموصوف (خديجة) وذكر لمفتها (نؤوم الضحى) ولكنك لم ترد الصفة نفسها وإنما أردت لازم هذه الصفة وهو الترف، لأن (نوم الضحى) ناتج عنه.

وفي قولك: «فلان طويل النجاد» ذكر للموصوف وذكر لصفته ولكنك تريد غيرها (طول القامة) ذلك لأن السبب في طول النجاد طول القامة، وقولك: «نحن أمة لانملك قلم الرصاص» كناية عن حرية التعبير، و «نحن أمة لاتملك سكيناً» كناية عن الضعف، فلقد ذكرت الموصوف، ولكن الصفات التي ذكرتها ليست هي المقصودة بالذات، إنما قصدت ما تنشأ عنه هذه الصفات، وقولك: «ما أضيع الذين يطأطئون الجباه لغير الله» فلقد ذكرت الموصوف وذكرت له صفة وأردت لازمها وهو الذل.

ومن هذا قولهم: «فلان جبان الكلب مهزول الفصيل» كناية عن الكرم، فإن (جبان الكلب) هو من اعتاد كلبه رؤية الزائرين، ومن عادة الكلب أن ينبح كلما رأى غريباً في البيت، لكن كثرة الزائرين جعلت الكلب يترك نباحه، وكثرة الزائرين تدل على الكرم كما تعلم ومن هذا قول الشاعر (١):

وَمَا يَكُ فِيَّ مِنْ عَيْبٍ فَا إِنِّانِ هَا لَكُلْبِ مَا هُا وَلُولُ الْفَصِيلِ
وأبدع من هذا قول نصيب (٢):

لِعَبْدِ العَنزِيزِ على قَوْمِهِ وَغَيْدِ العَنزيزِ على قَوْمِهِ

<sup>(</sup>١) هذا البيت لابن هرمة، الصناعتين ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) القصيدة في مدح عبد العزيز بن مروان، ديوان نصيب بن رباح ص٩٩.

وَدَارُكَ مَا مُنْ الْمُ بِابْنَتِ مِنَ الْأُم بِابْنَتِ مَا الزَّائِرَة

فَ بَ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ أَبْ وَالِهِمْ وَكُلْبُكَ آنِ سِ بِالسَّرِ الْبُريسِينَ وَكُلْبُكَ آنِ سِ بِالسَّرِ اللَّهِ وَلَا الأَخْرُ (١):

يُكَلِمُ ـــهُ مِـنْ حُبِّهِ وَهُــوَ أَعْجَمُ

يكَادُ إِذَا مَا أَبْصَرَ الضَّيِفَ مُقْبِلاً

فانظر الى هذه المبالغة في الكناية كيف جعل الكلب يكاد يكلم الضيفان، ويرحب بهم مع أنه لا يستطيع النطق، وأما قولهم مهزول الفصيل فهو كناية عن الكرم كذلك، فالفصيل ابن الناقة، إلا أن كثرة الضيوف وما يشربونه من لبن النياق، تجعل الفصل مهزولاً لأنه لا يشبع من لبن أمه، ومنه قول الشاعر وقد تقدم من قبل:

لاَ أُمْ تِعُ العُوْ وَ بِالفِ صَالَ وَلاَ الْبَصَالُ وَلاَ الْبَصَالُ وَلاَ الْبَصَالُ وَلاَ الْبَصَالُ وَلاَ

فهو كناية عن الكرم لأنه لا يمتع النوق بأبنائها وفصلانها، فإنه ينحرها، كما أنه لايبتاع الا قريبة الأجل، فهي لا تمكث في بيته بل تنحر عند دخولها بيته.

ومن هذا النوع من الكنايات قول الشاعر:

لاَ يَرْفَعُ الضَّـيْفُ عَـيْناً فِي مَنَازِلِنَا إِلاَّ إلــى ضَـاحِكِ مِنَّا وَمُـبْـتَـسِمِ

وهذه كناية بديعة أخرى عن الكرم، إذ يلزم من الضحك والابتسام في وجه الضيف الحفاوة به وهذا يستلزم الكرم، وهو من (الايماء) الذي سيمر بك بعد قليل.

وابدع منه قول المتنبي في رثاء أحدهم<sup>(٢)</sup>:

أَلَسْتَ مِنَ القَوْمِ الأَلَى مِنْ رِمَاحِهِمْ نَدَاهُمْ وَمِنْ قَتْ لَاهُمُ مُهُمَ الْأَلَى مِنْ رِمَاحِهِمْ

فانظر كيف استعار للبخل مهجةً، ثم للكرم رماحاً طعنت هذه المهجة، فهذه كناية عن كرمهم وافنائهم للبخل بجودهم.

ومنه قول الخنساء في أخيها صخر (٢):

<sup>(</sup>١) هذا البيت لإبن هرمة، الحماسة ٢٤٨/٢

<sup>(</sup>٢) القصيدة في رثاء أبي الهيجاء عبدالله بن سيف الدولة

الألى: بمعنى اللذين، نداهم: كرمهم، يقول: - مخاطباً الميت - :

أنت من القوم الذين كرمهم من سلاحهم، والبخل من قتلاهم، أي أنهم أفنوا البخل بجودهم

<sup>(</sup>٢) لم أجد هذا البيت في ديوانها.

طَوِيلُ النَّجَادِ رَفِيعُ العِـمَادِ كَـثِـيِـرُ الرَّمَـادِ إِذَا مَـا شَـتَـا

وهذه ثلاث كنايات عن ثلاث صفات، الأولى كناية عن الطول وهي (طويل النجاد)

والثانية عن السؤدد والرياسة وهي: (رفيع العماد) والثالثة عن الكرم وهي (كثير الرماد).

ومنه قول المتنبي<sup>(١)</sup>:

فَــمَ سَّاهُمْ وَبِسْطُهُمُ حَــرِيِرٌ وَمنَــبَّـحَــهُمْ وُبُسْطُهُــمُ تُراَبُ

يعني أنهم كانوا في المساء يتصفون بالعز والأمن، ولكن أصبحوا يتصفون بالذل، وهما كنايتان بديعتان (فبسطهم حرير) كناية عن عزهم وغناهم و(بسطهم تراب) كناية عن ذلهم وفقرهم، ومنه قول المتنبى (٢):

تَشْ تَكِي مَا اشْ تَكَيْتُ مِنْ أَلَمِ الشَّوْقِ إِلَيْهَا وَالشَّوْقُ حَيْثُ النُّدُ ــولُ

وهي كناية بديعة كذلك كنى بها عن صفة، وهي كذب محبوبته يقول انها تشتكي مر الفراق، كما اشتكيه، ولكنها كاذبة في شكواها وفيما تدعيه من شوق، فإن الشوق الصادق يبرح بصاحبه فيجعله نحيل الجسم، وهذا ما أصابني بالفعل، أما هي فليست كذلك، ومنه قوله بصف فرسه (٢):

وَأَصِرَعُ أَيُّ الوَحْشِ قَفَيْتُهُ بِهُ وَأَنْصِيرِكُ عَنْهُ مِثْلَهُ حِينَ أَرْكَبُ

يقول إن فرسه سريع أيا كان الوحش الذي يتبع هذا الفرس، ولكنه حين ينزل عنه لا يجد له تعباً ولا نصباً ولا سامة، فكلتا حالتيه سواء، حينما يركبه وحينما ينزل عنه، فهو فرس كريم عتيق، ومنه قوله في مديح سيف الدولة (٤):

إلى كَمْ تَرُدُّ الرُّسْلَ عَــمَّـا أَتَوْ لَهُ كَانَّهُمْ فِيهِمَا وَهَبِتَ مَـالاَمُ

ومعنى البيت: أنك ترد رسل ملك الروم الذين جاؤوا يطلبون الهدنة، غير مبال ولا متردد، وهذا الرد المنبعث من الثقة والقوة والجرأة والشجاعة، وما أشبه ردك لهؤلاء بردك الملامة عن نفسك بما وهبت من عطايا للسائلين، فكلمة (ملام) متعلقة بـ(ما وهبت) فهنا صفتان: الشجاعة والجود وقد كنى عنهما كما رأيت.

<sup>(</sup>۱) ديوان المتنبى ١/٢١٣.

<sup>(</sup>٢) ديوان المتنبى ٣/٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) ديوان المتنبي ١٠٤/١

<sup>(</sup>٤) ديوان المتنبى ١١٠/٣

ومنه بيت الحماسة<sup>(١)</sup>:

لاَ يَسْالُونَ أَخَاهُمْ حِينَ يَنْدُبُهُمُ فِي النَّائِبَاتِ عَلَى مَا قَالَ بُرْهَانَاً

والمقصود بهذا القول أن يبين شجاعتهم واسراعهم في اجابة الداعي وقال النابغة يصف نساءً وهن في الأسر<sup>(٢):</sup>

يُخَطِّطنَ بِالعِدِدَانِ فِي كُلِّ مَنْزِل

وشبيه بهذا قول ذي الرمة (٢)

عَـشِيَةً مَالي حِيلَةً غَيْرَ أَنَّنِي أَخُطُّ وأَمْدُدُهُ

وَيُخْدِبُ ثُنَّ رُمَّانَ الثُّديِّ النَّوَاهِدِ

بِلَقْطِ الحَصَى والخطِّ فِي الأُرضِ مُولَعُ بِكَفَّ صِي الدَّارِ وَقَعُ

خــشــاشٌ كَــرَاس الحَــيَّــة المُتَــوَقِــدِ

والتخطيط بالعيدان كناية عن الهم والحزن. (والغربان في الدار) كناية عن خلوها من الناس.

ومنه قول طرفة بن العبد (٤):

أنًا الرَّجُلُ الضَّرْبُ الذِي تَعْرِفُ ونَهُ

وهذا كناية عن الحذق والذكاء والمهارة.

ومنه قول أبي تمام في مدح ابن شبانة<sup>(٥):</sup>

فَانْ أَنَا لَمْ يَحْمَدُكَ عَنِّي صَاغِراً عَدَوُّكَ فَاعْلَمْ أَنْذِي غَيْدُ حَامِدٍ

يقول مخاطباً ممدوحه: إذا لم يبلغ مدحي لك مبلغاً من الحسن والجمال بحيث يجبر حسنه عدوك أن يحفظه وينشده - وبالتالي يكون هذا قمة الصغار والذل له، إذ يتغنى بمدح عدوه - يقول إذا لم يكن مدحي كذلك فلا تعدني مادحاً. فانظر كيف كنى عن جودة مدحه، ثم تخيل أي سعة من الخيال تمتع بها الشاعر وأي مستوى من النوق بلغ.

YAY

<sup>(</sup>١) شرح ديوان الحماسة ٢٣/١.

<sup>(</sup>٢) ديوان النابغة ص ٩٧، العمدة ١/ ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) ديوان ذي الرمة ص ٢٧٤ .. (والغربان في الدار وقع) أي الدار خالية والغربان فيها.

<sup>(</sup>٤) ديوان طرقة بن العبد ص ١١٤، الضرب: الخفيف اللحم، خشاش: رجل لطيف الرأس ماض سريع الدخول في الأمور، المتوقد: الشديد النشاط

<sup>(</sup>ه) ديوان أبي تمام ٧٧/٢، والقصيدة في مدح محمد بن الهيثم بن شبانة، وأراد أبو تمام بمدح عدو ممدوحه: حفظه مدحه - أي مدح أبي تمام - وانشاده اياه

ومن الكنايات المستهرة كذلك (فلانة ناعمة الكفين) (نقية الثوب) و (فلان طاهر الذيل) فالجملة الأولى كناية عن الترف والدلال، وفي الثانية كناية عن العفة والثالثة كذلك، ومن الكنايات المستهرة «قرع فلان سنه» كناية عن الندم، لأن الإنسان حينما يندم يقرع أسنانه بعضها ببعض، و «فلان هجر الفأر بيته» كناية عن الفقر، «وفلان يشار اليه بالبنان» كناية عن الشهرة، و «فلان عريض القفا» كناية عن البله والخمول أو الغباء، ومنها قولهم «فلان يمشي على بيض» إذا كان بطيئاً في مشيته، و«فلان ركب جناحي نعامة» كناية عن سرعته، ومنها قولهم «فلان يمشي على ثلاثة» و «فلان لوت الليالي كفه على العصا»، هما كنايتان عن الكبر والهرم، «فلان قلع أسنانه» كناية عن التجربة والحنكة، و« فلان لا يرى غيره» كناية عن الكبر والاعجاب بالنفس، وقولهم «فلان منخرق الجيب» كناية عن كثرة الانفاق، «قوي الساعد مفتول العضلات» كناية عن القوة «رابط الجأش» كناية عن الشجاعة، «كثير الاخوان، لين الجانب» عن حسن الخلق واليسر في المعاملة.

هذه الكنايات إذا امعنت فيها النظر وجدت أن كل واحدة منها ذكر فيها الموصوف وذكرت له صفة، إلا أنها لم تكن هي المرادة، انما المراد صفة غيرها، وهذا ضابط الكناية عن الصفة – كما عرفت من قبل – وهنا أمر آخر لابد أن أنبه عليه ارجع الى الكنايات السابقة تجد أن بعضها كثرت فيه الوسائط على حين قلت في بعضه الآخر، كما أنك تجد بعض الكنايات واضحة المأخذ، سهلة الاستنتاج، بينما يحتاج بعضها الآخر الى تأمل وفكر، خذ مثلاً قولنا «فلان كثير الرماد» ألا تجد أن هنا وسائط كثيرة بين المكنى به والمكنى عنه، أعنى بين كثرة الرماد والكرم، لأن كثرة الرماد تستلزم كثرة النار وهذه تستلزم كثرة الحطب، وهذا يستلزم كثرة الطبخ، وهي تستلزم كثرة الضيفان المستلزمة للكرم، لكن قولنا «فلان طويل النجاد» و «فلانة بعيدة مهوى القرط»، وهما كنايتان عن الطول لا تستلزمان شيئاً، فإن طول النجاد يلزم منه طول القامة، وكذلك (بعيدة مهوى القرط) وهو ممتد من شحمة الأذن الى

فهاتان كنايتان لا تحتاجان الى تأمل – كما رأيت - إحداهما كثرت فيها الوسائط، ويسميها السكاكي تلويحاً، والأخرى قلت فيها الوسائط ويسميها السكاكي ايماءً واشارة أما إذا كانت الكناية محتاجة الى تأمل كقولنا «فلان عريض القفا» أو «عريض الوسادة» وهما كنايتان عن البله والغباء – كما عرفت – لكن الأولى نجد فيها الوسائط أكثر من الثانية، فإنها تسمى رمزاً عند السكاكي فالسكاكي نظر في تقسيم الكناية – إذن – إلى كثرة الوسائط وقلتها من جهة والى سهولة الاستنتاج من جهة أخرى فإذا كانت الكناية سهلة الادراك وكثرت فيها الوسائط سماها تلويحاً كقولنا: «كثير الرماد» واذا قلت وسائطها مع سهولتها سماها اشارة وايحاء كقولنا: «طويل النجاد» «بعيدة مهوى القرط»، أما إذا كانت بحاجة الى تأمل وفكر فإنه يسميها رمزاً سواء كثرت وسائطها كقولنا: «عريض الوسادة».

### ثانياً: الكناية عن الموصوف:

ضابط هذا النوع من الكناية أن نذكر الصفة والنسبة ولا نذكر الموصوف المكنى عنه، عرفت في القسم الأول وهو الكناية عن الصفة أننا ذكرنا الموصوف ونسبنا له صفة ما، ولكن لم تكن هي الصفة المرادة، و أظنك تلمح من هذا التعريف أن الكناية لابد فيها من موصوف وصفة ونسبة، ففي الكناية عن الصفة نذكر هذه الثلاث، الا أن الصفة المذكورة غير الصفة المرادة، فقولنا: «فلان كثير الرماد» ذكرنا فيه الموصوف ونسبنا له صفة معينة كنينا بها عن صفة أخرى.

أما في هذا القسم فنحن نذكر الصفة والنسبة فحسب ولا نذكر الموصوف، ولكي يتضح لك الفرق بين القسمين، ينبغي أن تعلم أن الصفة في القسم الأول كانت كناية عن صفة أخرى، أما الصفة في هذا القسم فإن الغرض من ذكرها أن نتوصل بها الى الموصوف المحذوف المكنى عنه، استمع مثلاً الى قول شوقي الذي تقدم:

وهو كناية عن القلب، ألا ترى أن المذكور هنا، والذي كنى به عن القلب ليس في الحقيقة الا صفة لهذا القلب، فالقلب بين الضلوع والقلب دم ولحم، وهذه الصفات كما ترى لا يتصف بها الا القلب ألا ترى انه لو اقتصر على الدم واللحم ماصلح أن يكون كناية عن القلب، لأن اليد دم ولحم وكثير من الجوارح يمكن أن تكون كذلك، ولكن الذي حسن الكناية هنا في هذا البيت أن مجموع هذه الصفات المذكورة لا تصدق الا على القلب، ومن أمثلة هذا القسم قوله سبحانه: (أُومَن يُنشَّأُ في الحلية وهُو في الخصام غَير مُبين) [الزخرف ١٨]، ولكي تتذوق الكناية نبين لك أن الآية الكريمة جَات رداً على العرب في جاهليتهم، وقد كانوا يكرهون البنات ويندونهن ومع ذلك كانوا يزعمون أن الملائكة بنات الله، فجات الآية ناعية عليهم مقررة جهلهم، مسفهة أحلامهم وعقولهم، يقول الله سبحانه: (وجَعَلُوا لَهُ مِن عبادلا جُزَءاً إن الإنسان الكَفُور مُبين أمر اتَّخَذَ مَمّا يَخلُق بَنَات واصفكُم بالبَنين) [الزخرف ١٥ - ١٦] وقال تعالى: (وجَعَلُوا المَلانِكة الذينَ هُم عباد الرقيق المائية الأين هم عباد الرقيق النه المنات واصفكُم بالبَنين) [الزخرف ١٥ - ١٦] وقال تعالى:

ومعنى الأيات أنكم اصطفيتم البنين لكم وجعلتم البنات لله، جعلتم له من ينشأ في الحلية ولا يكون في خصومته مبيناً قوياً وهذه صفة للنساء كما تعلم، فإنهن ينشأن في الحلي ولا يبنَّ في خصامهن وهو ما عناه شاعرهم حين قال(١)

كُستِبَ الْقَستُلُ وَالقِستَالُ عَلَيْنَا وَعَلَى الغَانِيَاتِ جَسرُّ الذَّيُولِ

<sup>(</sup>١) وهو عمرو بن أبي ربيعة.

ففي الآية الكريمة كناية، فاللفظ المكنى وهو قوله: (من ينشأ في الحلية ....) أما المكنى عنه فهو النساء، وإذا نظرت الى الصفة وهي التنشئة في الحلية وجدتها مختصة بالنساء ولكن في أيامنا هذه استوى فيها الماء والخشبة وأصبح كل يشبه الآخر، وهذا يذكرنا بقول المتنبى (١):

وَمَنْ فِي كَفَّهِ مِنْهُ مِ مُنْهُمْ خِضَابُ

وفيه كناية عن الموصوف كذلك، فهو يقول: إن رجالهم أصبحوا كالنساء لأن قوله «من في كفه قناة» كناية عن الرجال، و«من في كفه خضاب كناية عن النساء.

ومنه قول الشاعر<sup>(٢):</sup>

وَالْقَادِسِيَّةُ حَيْثُ زَاحَمَ رُسُتُ مُ مُ ثَنِّ الْحُمَاةَ نَهُ لِنَّ كَالْأَشْطَ لِللَّهِ الْمُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ الللللَّ الللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالل

فإن مجامع الأضغان كناية عن القلب، لأنها صفة له في الحقيقة، ومنه قول البحتري في قصيدته التي يتحدث فيها عن طعنه للذئب<sup>(٣)</sup>:

فَأَتْبَعْتُ هَا أُخْرَى فَاصْلُلْتُ نَصْلُهَا بِحَيْثُ يَكُونُ اللَّبُ وَالرُّعْبُ والحِقْدُ

يريد أنه طعنه في قلبه ولكنه لم يذكر القلب، وانما ذكر صفة كنى بها عن القلب، وهي قوله: «حيث يكون اللب والرعب والحقد» ومنه قول الآخر:

قَـوْمُ تَرَى أَرْمَاحَهُمْ يَوْمَ الوَغَى مَـشْفُوفَةً بِمـواطِنِ الكِتْـمَانِ

ف (مواطن الكتمان) صفة القلوب وقد كنى بها عنه، وهكذا اذا قلت «صفا لي مجمع لب فلان» فأنت تريد القلب، ولكنك لم تذكره وانما كنيت عنه بصفته، وهكذا تراهم يكنون عن القلوب بهذه الاوصاف المختلفة الا أنها جميعاً تختص بالقلب كمواطن الكتمان، وهو كذلك مجمع اللب والرعب والحقد وهو موطن الأسرار كما يقول أبو نواس في الخمر:

وَلَمَّا شَـرِبْنَاهَا وَدَبَّ دَبِيبُهَا إِلَى مَـوْطِنِ الأسْـرَارِ قُلْتُ لَهَا: قِـفِي

<sup>(</sup>۱) ديوان المتنبي ۲۱۲/۱.

<sup>(</sup>٢) وهو عمرو بن معدي كرب، ديوانه ص ١٧٤، والبيت من قصيدة قالها بعد فتح نهاوند على يد النعمان بن مقرن.

<sup>(</sup>۲) ديوان البحتري ١/٢٧١.

وهو الدم واللحم بين الضلوع - كـمـا قـال شـوقي. ومنه قـول المعـري في وصف السيف (١):

سَلِيلُ النَّارِ دَقَّ وَرَقَّ حَـــتَّى كَـــانَا تَاهُ أَوْرَتُهُ السُــالَالَا

فقد كنى عن السيف بهذه الأوصاف التي سمعت من الدقة والرقة.

ومن الأمثلة المتقدمة تدرك أن الكناية عن الموصوف تنقسم الى قسمين، فاللفظ المكنى به قد يكون وصفاً واحداً، (كموطن الأسرار) و (مجمع اللب والرعب والحقد)، وإما أن يكون أوصافاً متعددة لابد منها جميعاً لتحقق الكناية، ألا ترى الى قول شوقي الذي كنى به عن القلب بأنه بين الضلوع وبأنه دم ولحم، ولو أنه اقتصر على الدم واللحم ما صلحت هذه الكناية.

ويمكن أن نمثل لك بمثال آخر، وهو ما يذكره القوم في كتبهم «زارني حَيُّ مُسْتَوي القامة عَريضُ الأظْفَارِ» فمجموع هذه الصفات كناية عن الإنسان، ولو أخذنا كل صفة على حدة ما صلحت هذه الكناية، فلو اقتصرنا على كلمة (حي) لشارك الإنسان جميع الأحياء، ولو اقتصرنا على (مستوى القامة) فقط، لشمل ذلك بعض الجمادات أو بعض الحيوانات كالتمساح، ولعلك معي في أن هذا المثال ليس ذا قيمة فنية أو روعة بيانية، مع أن الأقدمين والمحدثين اجتمعوا على ذكره، ولم تعدم اللغة أمثلة حية مستلهمة من الواقع، كأن تكني بلون وطعم وشكل عن فاكهة معينة، وباللين والطيب والحسن والحساسية عن المرأة.

ولم لا نمثل لذلك ونحن نستصرخ الأمة ونهيب بها كي تقضي على المكر والجبن والبخل والطغيان، والافساد والحقد أليست هذه الصفات جميعاً يمكن أن نكني بها عن اليهود، لأن مجموعها منطبق عليهم.

#### ثالثا: الكناية عن النسبة:

في القسمين السابقين كنينا بصفة عن صفة تارة، وبالصفة عن الموصوف تارة أخرى ولكننا في هذا القسم الثالث سنسلك مسلكاً آخر سنذكر الصفة والموصوف الا أننا بدلاً من أن ننسب هذه الصفة لصاحبها فسوف ننسبها لشيء آخر والنسبة هي اثبات شيء لشيء أو نفيه عنه. فالنسبة في قولنا «المؤمنون اعزاء» هي اثبات العزة للمؤمنين، وفي قولنا «المؤمن ليس جباناً» النسبة نفي الجبن عن المؤمن.

<sup>(</sup>١) السليل: الولد،، السلال، والسل: داء يَدْنَفُ الإنسان منه، يقول: إن هذا السيف ولد النار لأنه نشباً في النار حين أخرج من المعدن، فتراه دقيق الشفرتين حتى كأنه ورث داء السل من أبيه، فدنف: أي أجهده العشق. شروح ديوان سقط الزند ٩٨/١.

ولنبادرك بمثال ينير لك الطريق، اذا قلت «فلان المجد بين ثوبيه» و «الكرم بين برديه» فأنت انما تريد أن تثبت له الكرم والسيادة، وقد ذكرت هاتين الصفتين، كل مافي الأمر أنك لم تنسبهما لصاحبهما، فلم تقل الكرم والمجد لفلان، وإنما نسبتهما لشيء آخر (البردين والثوبين). ولما كانت النسبة اثبات شيء لشيء أو نفيه عنه، فلابد أن نمثل لهذا القسم بنوعين من الأمثلة:

الأول: ماكانت الكناية فيه اثباتاً. والثانى: ماكانت فيه نفياً.

### أمثلة القسم الأول

ومن أمثلة القسم الأول: المثال السابق، ومنه قولك: «لقد كثر المكر في ساحة اعدائكم أيها العرب، وها هو المكر قد نسج في ثيابهم» فهذه صفات كما ترى لم ننسبها للعدو مباشرة، إنما نسبت لشيء آخر: للساحة وللثوب، ولعل في هذا الأسلوب تزييناً للقول، ولعله أكثر تأثيراً في النفوس كذلك. ومن هذا قول زياد الأعجم (١):

إِنَّ السَّمَاحَةَ وَالْمُوءَةَ وَالنَّدى فِي قُبَّةٍ ضُربَتٍ عَلَى ابْنِ الحَسسْرَجِ

فقد ذكر هذه الصفات ولم ينسبها لإبن الحشرج مباشرة وانما جعلها في قبة مضروبة عليه ومنه قول أبى نواس(Y):

فَـمَـا حَـازَهُ جُـودٌ وَلاَ حَلَّ دُونَــهُ وَلَكِنَ يَسِيِـرُ الجَـودُ حَـيْثُ يَسِيِـرُ

ففي الشطر الثاني من البيت كناية عن نسبه لأنه يريد أن يثبت الجود للممدوح ولكنه كنَّى عن ذلك فجعل الجود ملازماً له يسير حيث يسير ومنه قول الشاعر:

لاَينْ ذِلُ الْمَجْدُ إِلاَّ فِي مَنَا ذِلِنَا كَالنَّوْمِ لَيْسَ لَهُ مَا أُوَى سِوى الْمُقَلِ (٢)

ففي الشطر الأول كناية يراد بها نسبة - هي اثبات المجد لهم - ذلك أن قصر نزول المجد على منازلهم انما هو اثبات المجد لهم.

ومنه قول المتنبي في مدح كافور (٤)

<sup>(</sup>١) مفتاح العلوم ص ١٧٢، وابن المشرج: هو عبدالله بن المشرج من سادات قيس وأحد ولاة الدولة الأموية، كان جواداً كثير العطاء.

<sup>(</sup>٢) البيت من قصيدة في مدح الخطيب بن عبدالحميد العجمي ديوانه ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) ولا تنس أن في البيت تشبيها ضمنياً، كما مر معك في باب التشبيه.

<sup>(</sup>٤) ديوان المتنبي ١/٨٥١، يزري: أي يستهين.

إِنَّ فِي تَوْبِكَ الذي المَجْدُ فِدِيهِ لَصَدِيهِ لَصَدِياءً يُدرِي بِكُلِّ ضِياءً وَالأَصل أَن يضيف المجد والنور للمدوح ولكنه نسبهما لثوبه، وقال الشاعر:

اليُ مْنُ يَتْ بَعُ ظِلَّ لَهُ وَالْمَجْ لَدُ يَمْ شِي فِي رِكَ ابِهُ

واليمن والمجد صفتان له ولكنه نسبهما لظله وركابه.

#### أمثلة القسم الثاني:

ومثال الكناية عن النسبة في النفي قول الشنفري الأزدي(١):

يَبِيتُ بِمَنْجَاةٍ مِنَ اللَّوْمِ بَيْتُ هَا إِذَا مَا بُيُوتُ بِالْمَاةِ حِلَّتِ

فهو وصف للمرأة بالعفة، ونفي للملام عنها ولكنه لم يصرح بهذا بل نفى نسبة اللوم عن بيتها ومنه قول العرب مثلك لايبخل» وهي كناية عن نفي البخل عنه ومنه قولك: «المسلم لايعطى الذلة» ومن هذا قول النبي صلى الله عليه وسلم: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده» (٢) وهي كناية عن أن من يؤذي المسلمين ليس مسلماً، وإن لم يذكر الموصوف هنا إلا أنه فهم من الحديث الشريف.

خلاصة القول أن الكناية عن النسبة هي اثبات الصفة لغير الموصوف أو نفيها عن غيره مع أن المراد اثباتها له أو نفيها عنه.

ففي قوله «المجد بين ثوبيه» المكنى به نسبة المجد الثوبين، والمكنى عنه اثبات المجد الممدوح المتحدث عنه.

هذه أقسام الكناية أرجو أن تكون قد بانت لك وظهرت أقسامها بجلاء ولا مانع أن يشتمل المقطع الواحد على هذه الأقسام جميعاً. استمع الى هذا القول، الذي هو نفثة فؤاد معنيً، وصرخة محزون ملهوف. أصيح بها – ويعلم الله- وقد بلغ السيل الزبى، دونما تكلف ولا تصنع، راجياً أن تجد محلها في القلوب كيف لا وقد نسجت من ذكرى الخامس عشر من أيار، ذكرى اغتصاب فلسطين: «يا أبناء الصحراء ويانبال السماء، إن عدوكم الذي أرضع لبان الحقد وازدحمت ساحاته مكراً واشتملت ثيابه على الكراهية واللؤم، قد لبس لكم ثوب النمر وقلب لكم ظهر المجن ولابد له من رابطي الجأش مفتولي السواعد في أثرابهم أساد هواصر، فوجهوا سهامكم الى مجامع حقده ومواطن غله، أليس من العار أن تسمعوه سجع الحمام ويسمعكم زئير الأسد، فلتكن العزة حيث تسيرون، والقوة حيث تحلون وترحلون

<sup>(</sup>١) المفضليات ص ٤١.

<sup>(</sup>۲) سبق الحديث ص٦٥١.

فلتطبقوا عليه بمقابض حديدية، ولا تنسوا أن اسلافكم قد بنوا أبياتهم في الشهب، ومشوا فوق رؤوس الحقب، واستولوا على الزمان في ريعان شبابه، وزاحمت هاماتهم نجوم السماء رفعة وعطروا بسيرتهم كل ناحية وبقعة»

هذه الكلمة إذا تأملتها وجدت فيها أقسام الكناية الثلاث ويمكنك أن تستخرج كل قسم على ضوء ما عرفته من قبل.

# بين الكناية والتعريض

تباينت آراء البيانين واختلفت كلمتهم، فمنهم من ذهب الى أن الكناية والتعريض شيء واحد، ومنهم من جعل التعريض قسماً من الكناية، وآخرون ذهبوا الى أن الكناية تختلف عن التعريض، ولعلنا نذهب هذا المذهب، فلقد عرفت أن الكناية هي الستر وهي أن تعبر باللفظ وتريد لازم معناه، فهناك صلة بين اللفظ المكنى به والمعنى المكنى عنه، حيث ينتقل الفكر من الملزوم الى اللازم.

أما التعريض فهو امالة الكلام الى عرض – بضم العين – وهو: الجانب والناحية تقول: (عرضت بفلان) وذلك إذا قلت قولاً لغيره وأنت تعنيه هو – إياك أعني واسمعي ياجارة – فالتعريض إذن أن نذكر جملة من القول نريد بها شيئاً آخر، ولكن هذا الشيء لا يفهم بطريق اللزوم كما رأينا في الكناية، وإنما يفهم من السياق. وقد حدثناك في علم المعاني في باب القصر حيث بينا لك أن القصر ب (إنما) يدل على التعريض، وذلك مثل قوله سبحانه: (إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ الولُو الاللهَ من عباره العلم ٢٦] ، (إِنَّمَا يَسْتَجيبُ الذينَ يَسْمَعُونَ) [الانعام ٣٦] ، (إِنَّمَا يَشْخَدِيبُ الذينَ يَسْمَعُونَ)

أَنَا لَـمْ أُرْزَقْ مَ حَـبُّ تَـهَا إِنَّمَـا للغَبْدِ مَا رُزِقَا

ومثل قولك: «إنما الصديق عند الضيق» ففي هذا كله تعريض فارجع اليه (٢).

ونزيدك هنا فنبين لك أن باب التعريض باب واسع لا يقتصر على (إنما) وحدها. خذ مثلاً قول الحماسي (<sup>۲)</sup> الذي قدمناه لك في الكناية:

لاَ يَسْالُونَ أَخَاهُم حِينَ يَنْدُبُهُمْ في النَّائِبَاتِ عَلَى مَاقَالَ بُرْهَاناً

<sup>(</sup>١) دلائل الاعجاز ص ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) راجع البلاغة فنونها وأفنانها للمؤلف جـ ١ ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) الحماسة جـ ١، ص ٢٣.

وقد قدمنا لك أنه كناية عن صفة، ولكنك إذا عرفت السياق الذي قيل فيه تدرك أن فيه تعريضاً كذلك، فقد قاله الشاعر وهو يلوم قومه لأنهم لم ينجدوه، فهو في ظاهره ثناء على قوم، هم المذكورون في أول القصيدة.

لَوْ كُنْتُ مِنْ مَازِنٍ لَمْ تَسْتَبِحْ إِبِلِي بَنُو اللَّقِيطَةِ مِنْ نَسْلِ ابْنِ شَـيْ بَانَا

وهو مع ذلك تعريض بقومه. دليل ذلك قوله:

إِذاً لَقَامَ بِنَصْرِي مَعْ شَرٌ خُسُنُ عِنْ دَ الْحَفِيظَةِ إِنْ ذُو لَوْتَ \_ قَ لِانَا وَوُحُدانَا قَ وَوُحُدانَا لَا الشَّرُ أَبْدَى نَاجِذَيْهِ لَهُمْ طَ صَارِوا الْسَّرُ أَبْدَى نَاجِذَيْهِ لَهُمْ فِي النَّائِبَاتِ عَلَى مَا قَال بُرْهَاناً لاَ يَسْ أَلُونَ أَخَاهُمْ حِينَ يَنْدُبُهمْ فِي النَّائِبَاتِ عَلَى مَا قَال بُرْهَاناً

ولعمرو الحق إن هذه الأبيات جديرة أن تقال اليوم، وها هم أهل فلسطين يتعرضون لأقسى أساليب البشاعة من اليهود الحاقدين، حتى إنهم ليضربونهم من الجو بسلاح الطائرات الغاشمة الأمريكية (ف١٦٠). كذلك المسلمون في بقاع الدنيا؛ ففي الشيشان يتعرض المسلمون الى الحقد الروسي، وفي البوسنا يتعرضون للحقد الصربي، وفي غير هذه المواطن من العالم، فمتى يستيقظ المسلمون؟! نرجوا أن يكون قريباً.

وخذ ما حدثناك عنه من قبل «لايجد الفأر في بيته شيئاً» فإذا عرفت أن امرأة عرضت لقيس بن سعد وقالت: «اشكو اليك قلة الفأر في بيتي» ففهم مقالتها وأجاب سؤالها، فملأ بيتها طعاماً وكساء، أدركت أن ذلك من باب التعريض.

ونحسب أن ابن الأثير – رحمه الله – من أكثر البيانيين الذين تحدثوا في هذا الموضوع فوفاه حقه وإليك طرفاً من قوله: «وأما التعريض فهو اللفظ الدال على الشيء من طريق المفهوم، لا بالوضع الحقيقي ولا المجازي، فإنك إذا قلت لمن تتوقع صلته ومعروفه بغير طلب: «والله إني لمحتاج وليس في يدي شيء وأنا عريان والبرد قد آذاني» فإن هذا وأشباهه تعريض بالطلب، وليس هذا اللفظ موضوعاً في مقابلة الطلب، لا حقيقة ولا مجازاً، إنما دل عليه من طريق المفهوم، بخلاف دلالة اللمس على الجماع، وعليه ورد التعريض في خطبة النكاح كقولك للمرأة: «إنك الخلية وإني لعزب» فإن هذا وأمثاله لا يدل على طلب النكاح حقيقة ولا مجازاً، والتعريض أخفى من الكناية، لأن دلالة الكناية لفظية وضعية من جهة المجاز، ودلالة التعريض من جهة المفهوم لا بالوضع الحقيقي ولا المجازي، وإنما سمي التعريض تعريضاً لأن المعنى فيه من عرضه، أي من جانبه، وعرض كل شيء: جانبه.

وأعلم أن الكناية تشمل اللفظ المفرد والمركب معاً، فتأتي على هذا تارة وعلى هذا أخرى، وأما التعريض فإنه يختص باللفظ المركب، ولا يأتي في اللفظ المفرد ألبته، والدليل على ذلك أنه

لا يفهم المعنى فيه من جهة الحقيقة ولا من جهة المجاز، وانما يفهم من جهة التلويح والاشارة وذلك لا يستقل به اللفظ المفرد ولكنه يحتاج في الدلالة عليه الى اللفظ المركب»(١).

«.... وأما التعريض فقد سبق الاعلام به وعرفناك الفرق بينه وبين الكناية، فمما جاء منه قوله تعالى: (فَالُوا أَأَنْتَ فَعَلْتَ هَذَا بِآلَهَ بَنَا يَا إِبْرَاهِيمِ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَاسْأَلُوهُمُ إِنْ كَانُوا يَنْطِقُونَ [الأنبياء ٢٢] وغرض ابراهيم صلوات الله عليه وسلامه من هذا الكلام اقامة الحجة عليهم، لأنه قال: (فَاسْأَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْطَقُونَ) وذلك على سبيل الاستهزاء وهذا من رموز الكلام، والقول فيه إن قصد إبراهيم عليه السلام لم يرد به نسبة الفعل الصادر عنه إلى الصنم، وإنما قصد تقريره لنفسه واثباته على اسلوب تعريض يبلغ فيه غرضه من الزام الحجة عليهم، والاستهزاء بهم...».

«... ومن هذا القسم أيضاً قوله تعالى: (فقال المكلا الذين كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا نَراك إلا بَشَرَا مثلنا وَمَا نَراك اتّبَعَك إلا الذين همر أراذ لنا بادي الرأي ومَا نَرى لكمر علَيْنا مِنْ فَضل بَل فَلْناكُمر كَاذَبِين [هود ٢٧]، فقوله تعالى: (مَا نَراك إلا بَشَرَا مثلنا) تعريض بأنهم أحقُّ بالنبوة منه، وأن الله لو أراد أن يجعلها في أحد من البشر اجعلها فيهم، فقالوا: هب أنك واحد من الملا ومواز لهم في المنزلة، فما جعلك أحق منهم بها؟ ألا ترى إلى قولهم: (وما نَرَى لَكُمرُ عَلَيْنا مِنْ فَضل).

وكان مروان بن الحكم والياً على المدينة من قبل معاوية فعزله، فلما قدم عليه قال له: عزلتك لثلاث لو لم تكن إلا واحدة منهن لأوْجَبَتْ عزلك: احداهن أني أمَّرتك على عبد الله بن عامر وبينكما ما بينكما فلم تستطع أن تشتفي منه، والثانية كراهتك أمر زياد، والثالثة: أن ابنتي رملة إسْتَعْدَتْكَ على زوجها عمر بن عثمان فلم تعدها، فقال له مروان: أما عبد الله بن عامر فإني لا أنتصر منه في سلطاني، ولكن إذا تساوت الأقدام علم أين موضعه، وأما كراهتي أمر زياد فإن سائر بني أمية كرهوه، وأما استعداء رملة على عمر بن عثمان، فوالله إنه لتأتي علي سنة وأكثر وعندي بنت عثمان فما أكشف لها ثوباً – يريد بذلك أن رملة إنما استعدت لطلب الجماع – فقال له معاوية: يا ابن الوَزَعْ (٢) لست هناك، فقال له مروان: هو ذاك، وهذا من التعريضات اللطيفة.

ومثله في اللطافة ما يروى عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وذاك أنه كان يخطب

<sup>(</sup>۱) المثل السائر ص ۱۹۸.

<sup>(</sup>٢) الوزع: دابّة صغيرة تعرف في بعض المناطق بالسحلية.

يوم جمعة، فدخل عثمان بن عفان رضي الله عنه فقال عمر: أيّة ساعة هذه؟ فقال عثمان: يائمير المؤمنين، انقلبتُ من أمر السوق فسمعت النداء فما زِدْتُ على أن توضات فقال عمر: والوضوء أيضاً، وقد علمت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يأمرنا بالغسل؛ فقوله: «أية ساعة هذه» تعريض بالإنكار عليه لتأخره عن المجيء إلى الصلاة وترك السبق إليها، وهو من التعريض المعرب عن الأدب.

ووقفت في كتاب العقد على حكاية تعريضية حسنة الموقع، وهي أن امرأة وقفت على قيس بن عبادة، فقالت: أشكو إليك قلة الفأر في بيتي، فقال: ما أحسن ما ورّت عن حاجتها، املئوا لها بيتها خبزاً وسمناً ولحماً.

ومن خفي التعريض وغامضه ما ورد في الحديث النبوي وهو أن النبي صلى الله عليه وسلم خرج وهو محتضن أحد ابني ابنته وهو يقول: «والله إنكم لتُجبَّنُونَ وتُبَخُون وتُجهَّون، وأيكم لمن ريحان الله، وإن آخر وطأة وَطَنَها الله بوج». اعلم أن وجاً واد بالطائف، والمراد به غُزاة حنين أوقع بها رسول الله صلى الله عليه وسلم مع غُزاة حنين، وأما غزوتا الطائف وتبوك اللتان كانتا بعد حنين فلم يكن فيهما وطأة: أي قتال، المشركين، وأما غزوتا الطائف وتبوك اللتان كانتا بعد حنين فلم يكن فيهما وطأة: أي قتال، وإنما كانتا مجرد خروج إلى الغزو من غير ملاقاة عدو ولا قتال، ووجه عطف هذا الكلام وهو قوله صلى الله عليه وسلم: «وإن آخر وطأة وطئها الله بوج» على ما قبله من الحديث وهو التأسف على مفارقة أولاده، لقرب وفاته، لأن غزوة حنين كانت في شوال سنة ثمان، ووفاته صلى الله عليه وسلم كانت في ربيع الأول من سنة إحدى عشرة وبينهما سنتان ونصف، فكأنه قال وإنكم لمن ريحان الله، أي من رزقه، وأنا مفارقكم عن قريب إلا أنه صانع (١) عن قوله وأنا مفارقكم عن قريب بقوله: «إن آخر وطأة وطئها الله بوج» وكان ذلك تعريضاً بما أراده وقصده من قرب وفاته صلى الله عليه وسلم.

ومما ورد من هذا الباب شعراً قول الشَّمَيْذَر الحارثي:

بَنِي عَمِّنًا، لا تَذْكُرُوا الشِّعْسَ بعدَمَا دَفَنْتُسِم بِصَحْسِراءِ الغُمَيْسِ القَوافِسِيا

وليس قصده ها هنا الشعر، بل قصده ما جرى في هذا الموضع من الظهور عليهم والغلبة، إلا أنه لم يذكر ذلك بل ذكر الشعر وجعله تعريضاً بما قصده: أي لا تفخروا بعد تلك الواقعة التى جرت لكم ولنا بذلك المكان.

ومن أحسن التعريضات ما كتبه عمرو بن مسعدة الكاتب إلى المأمون في أمر بعض أصحابه، وهو: «أما بعد؛ فقد استشفع بي فلان إلى أمير المؤمنين ليتطول في إلحاقه بنُظرائه من

<sup>(</sup>١) أي عرّض أو كني.

الخاصة، فاعلمته أن أمير المؤمنين لم يجعلني في مراتب المستشفعين، وفي ابتدائه بذلك تعدّي طاعته، فوقّع المأمون في ظهر كتابه قد عرفت تصريحك له وتعريضك لنفسك وقد أجبناك إليهما»(١).

# الكناية في كتاب الله تعالى

جرياً على ما عودناك من قبل، نذكر لك شيئاً من الكناية في كتاب الله تعالى وفي حديث النبى صلى الله عليه وسلم.

كتاب الله هو نهاية البلاغة وهو أعلى طبقات البيان، ارفعها عماداً وأكثرها مداداً، ولأسلوب الكناية من ذلك نصيب وافر، إلا أن للكناية في القرآن الكريم أهدافاً متعددة، وأسباباً متنوعة وأغراضاً ذات شئن.

١- فقد تأتي الكناية في كتاب الله تعالى لتصور لك المعنى المعقول في صورة محسوسة، وقد عرفت ما للحسيات من أثر في النفوس.

استمع إلى قوله سبحانه وهو يرد على ذوي العقائد الفاسدة، الذين يزعمون أن الملائكة بنات الله، ومع هذا فهم إذا بُشَر أحدهم بالأنثى ظل وجهه مسوداً وهو كظيم، يقول تعالى: (أَوَمَن يننَشَّا في الحَلْية وَهُو في الخِصام ِ غَير مُبِين } [الزخرف ١٨]، وقف أمام هذه الكناية البديعة الرفيعة الموحية.

قال الزمخشري: «ينشأ في الحلية أي يتربى في الزينة والنعمة وهو إذا احتاج إلى مجاثاة الخصوم ومجاراة الرجال كان غير مبين، ليس عنده بيان، ولا يأتي ببرهان يحتج به على من يخاصمه... وفيه أنه جعل النشء في الزينة والنعومة من المصايب والمذام، وأنه من صفة ربات الحجال، فعلى الرجل أن يجتنب ذلك ويأنف منه ويربأ بنفسه عنه، ويعيش كما قال عمر رضي الله عنه: «اخشوشنوا وَتَمَعْدُوا وإن أراد أن يزين نفسه زينها من باطن بلباس التقوى»(٢).

واستمع إلى قوله سبحانه ينفر من البخل وينهى عن التبذير: (ولا تَجْعَلُ يَدَكَ مَغْلُولَةً إلى عُنُفُكَ ولا تَبْسُطُها كُلَّ البَسْط فَتَقْعُدَ مَلُومًا مَحْسُوراً) [الإسراء ٢٩]، وانظر إلى هذه

<sup>(</sup>۱) المثل السائر ۲۱۲ – ۲۱۵.

<sup>(</sup>١) الكشباف ٢٤٣/٤. (تَمَعُدُنُوا): أي عيشوا عيشةَ العَرَبِ الأُولَ: أي عيشةً خشنة فيها شظفٌ وشدة؛ لا عيشة المترهلين؛ لأنها تؤدي إلى الترف والبطر، فتحول بينكم وبين الجَهاد والعمل، واللفظ (تمعددوا) نسبةً إلى معد أبي العرب الأهل.

الصورة المحسوسة التي تصل إلى جذور النفس، فصورة اليد المغلولة إلى العنق يمكن لكل واحد أن يتصورها بدون عناء ولا تكلف، ولم يجعلها مغلولة فحسب، ولكنها إلى العنق كذلك، ووازن بين هذا التعبير وبين قولنا اجتنب البخل؛ تجد فروقاً كثيرة بين اللفظين، وانظر إلى قوله كل البسط لتدرك أن النهي ليس عن أي حالة من حالات البسط، وإنما عن البسط الذي فيه تفريط.

واستمع إلى قوله سبحانه: (يا أيها الذين آمنوا اجنتنبوا كثيراً من الظّن إن بَعض الظّن إثر ولا تَجَسَسُوا ولا يَغنّب بَعضكُم بَعضاً أيُحب احد كُم امن الظّن الكر ولا تَجسَسُوا ولا يَغنّب بعضكُم بعضاً أيُحب احد كُم امن الكر المراخية ميناً فكر هنموه وانتوا الله إن الله تواب رحيم [الحجرات ١٢]، فانظر إلى هذه الصورة في النهي عن الغيبة (أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميناً فكرهتموه) أليس النيل من العرض كتمزيق اللحم؟ وهل هناك شيء تنفر منه النفس أكثر من أكل لحم الانسان؟ فكيف إذا كان هذا الانسان أخاً؟! وانظر إلى قوله (ميناً) وكيف تزيد هذه الصورة بشاعة واشمئزازاً، وإذا كان اللحم المأكول لحم ميت فكذلك المغتاب تنال منه وهو لا يدري ولا يعلم، فالقرآن يرشدنا إلى محسوسة لشيء معنوي، عبر عنها بهذه الكناية الموحية الهادفة.

وقف مع قوله سبحانه: (فيهن قاصرات الطَرف لَم يَطْمَنْهُن إنس قَبْلَهُم ولا جان) [الرحمن ٥٦]، وهي كناية عن العفة، ولكن أين هذا التعبير من قولنا: «هن عفيفات»، فالتعبير القرآني يصور لنا أن هؤلاء النسوة قد قصرن الطرف عن غير أزواجهن، فهذه القناعة وتلك العفة طبيعة فيهن، فهن لا يتجاوزن بنظراتهن أحداً من الرجال.

٢- ومن أهداف الكناية في القرآن الايجاز، وإن كانت تلك منيزة في الأساليب القرآنية جميعاً، إلا أن في هذا النوع زيادة إيجاز. انظر إلى قوله سبحانه: (فَإِن لَم عَكُوا ولَن تَفْعكُوا فَاتَتُوا النَّار) [البقرة ٢٤]، وقد جاءت الآية الكريمة في سياق التحدي (وإن كُنْتُم في رَبِّب ممّا نَرَّلنا علَى عَبَدَنا فَأْتُوا بسُورة من مثله) [البقرة ٢٣]، أي إن لم تستطيعوا أن تأتوا بسورة من مثله، ولن تستطيعوا ذلك فاتركوا العناد، وانقادوا لهذا النبي وآمنوا بهذا القرآن. فانظر كيف كنى عن هذا كله وغيره بهاتين الكلمتين الجامعتين (فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا) وما فيهما من روعة الايجاز ونهايته ومثله قوله سبحانه: (وَافْعلُوا الْخَبْر) [الحج تفعلوا).
 ٧٧]، وقوله: (لَبنُسَ مَا كَانُوا يَفْعلُون) [المائدة ٢٩].

٣- ومن أهداف الكناية في كتاب الله تعالى (التهذيب)؛ لنتعلم الأدب في الحديث حتى لا تثير

العبارات نزوات النفوس، وكوامن العواطف، وسهام الغرائز، وأين هذا مما سمّوه أدباً مكشوفاً – وما هو بأدب – استمع إلى قوله سبحانه: (ما المسيحُ ابنُ مَرْبَمَ إلا رسُولٌ قل خَلَتْ مِنْ فَبْله الرُسُلُ وَأُمُّهُ صليِّفَةٌ كَانا يأكُلانِ الطَّعامِ) [المائدة ٧٥]، وقف أمام قوله: (يأكُلان الطَعام)، والكناية لفظ اطلق وأريد لازم معناه – كما عرفت – وماذا ينتج عن الأكل، إنه التَغَوُّط، ولكن القرآن اكتفى بالملزوم فكنى بالأكل عما بعده، وهذا يتنافى مع الألوهية، فما أبدع هذا المنطق وما أنظف هذا الاسلوب. واستمع إلى قوله سبحانه: (نساؤ كُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأْتُوا حَرِثْكُمْ أَنَّى شَنْتُم ) [البقرة ٢٢٣]، وما تبعثه كلمة (الحرث) وتدل عليه من الغايات النبيلة.

واستمع إلى قوله سبحانه: (فالآنَ باشروهُنَ وابْنَعُوا مَا كَتَبَ اللهُ لَكُمُ [البقرة المهر]، وإلى قوله: (وكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وقَدْ أَفْضَى بَعْضَكُمْ إلى بَعض [النساء ٢١]، وقوله: (أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِط) [المائدة ٦]، هذه الكنايات مع ايجازها وايحائها حيث نستشف منها المعنى كاملاً غير منقوص، نجدها ذات أدب رفيع وهي تعلم وتهذب. وأخيراً نستمع إلى قوله سبحانه: (فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَبْثُ أَمْرَكُمُ اللهُ إِنَّ الله يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحبُّ التَّوَابِينَ وَيُحبُّ المَّوَابِينَ وَيَعْمَلُونَ الله يَحبُ التَوَابِينَ وَيَعْمَلُونَ الله يَحبُ التَوَابِينَ وَيَعْمَلُونَ الله يَحبُ التَوْابِينَ وَسَمُو مِنْ اللهُ يَا الله وَيَعْمَلُونَ فَيْ هذا المعنى مع الآيات الكريمة لا بأس أن تستمع إلى بعض أقوال الشعراء من كنايات في هذا المعنى نفسه، قال أبو نواس:

أَتَـتْ بَجِرَابِهَا تَكْتَالُ فيــهِ فَقَامَتْ وَهْـيَ فَارِغَةُ الجِـرَابِ
وقال المتنبي (١):

إِنِّي عَلَى شَغَفِ عِي بِمَا فِي خُمْ رِهِا لَأَعِفُّ عَمَّا فِي سَراويالاَتِها وقال الشريف الرضي (<sup>٢)</sup>:

يُحِنُّ إلى ما تَضْمَنُ الذُمْدرُ والحلِّي وَيَصْدُفُ عَمَّا في ضَمَانِ المَارْدِ

<sup>(</sup>١) ديوان المتنبى ١/٣٤٨.

<sup>(</sup>٢) ديوان الشريف الرضي ٤٤٧/١. الخُمْر: جمع خمار: وشاح، ويجمع أيضاً على خُمُر واخمِرة، يصدف: يُعرض، ضمان المآزر: ما تحتويه المآزر والحزم من الخصر وما حوله.

وهناك كنايات كثيرة ليست بخير من التصريح، آثرنا خلو الكتاب منها، وأظنك مع تفضيلك لكناية الرضي على غيرها، إلا أن الكناية القرآنية تبقى محتفظة بشموخها ورفعتها وترفعها، مع وقار وعفّة.

ومن كنايات القرآن البديعة:

- قوله تعالى: (فَأُصْبَحَ يُقُلِّبُ كُفَّيْهِ عَلَى مَا أَنْفَىَ فِيها) [الكهف ٤٢]. فهذه كنايةٌ عن الندم؛ لإن النادم يفعل ذلك عادة.
- قوله تعالى: (أُولنكَ شَرَّ مَكَاناً) [المائدة ٦٠]، اثبت الشر لمكان الشيء، كناية عن إثباته لهم وهي أبلغُ في الدلالة على شرَّهم.
- قوله تعالى: (وَجَعَلُوا لِلّهِ شُرَكَاءَ قُلْ سَمُّوهُمْ أَمْ تُنَبَّنُونَهُ بِمَا لاَ يَعْلَمُ فِي الأَرْض) [الرعد ٣٣]، أي بشركاء لا يعلمهم سبحانه، وإذا كان لا يعلمهم وهو عالم بكل شيءٍ مما كان أو يكون، فهم لا حقيقة لهم، فهو نفي لهم بنفي لازمهم.

واعلم أن موضوع الكناية من أول الموضوعات البيانية التي تحدث عنها العلماء، تجد هذا في مجاز القرآن لأبي عبيدة، وهو من أقدم المؤلفات، حيث كان تأليفه عام مئة وثمانية وثمانين للهجرة (١٨٨هـ)، وقد تحدث فيه عن كثير من كنايات القرآن وغيرها من الأساليب البيانية، وفي هذا أبلغ رد على الذين يزعمون أن بلاغتنا بعيدة عن الأصالة تدين بالتبعية لارسطو وغيره.

# الكنايات في أقوال الرسول صلى الله عليه وسلم

وإذا استعرضنا السنة النبوية وجدنا اسلوب الكناية يؤدي دورهُ البياني ايجازاً وتصويراً، ووظيفته الاجتماعية تعليماً وتهذيباً، وسنذكر لك طرفاً من هذه الكنايات من جوامع كلمه صلى الله عليه وسلم.

- (١) وليكن أولها قوله صلى الله عليه وسلم: «أُعْطِيتُ جَوَامِعَ الكَلَم» (١) وهي كناية بديعة كما ترى عبر بجوامع الكلم عن الكلمات المؤثرة المستملة على المعاني الكثيرة، إلى ما هنالك من صفات للكلمة المؤثرة.
- (٢) ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «رُوَيْدَكَ سَوْقَكَ بِالقَوَارِيرِ» $^{(7)}$ يريد بذلك النساء فكنى عنهن بالقوارير $^{(7)}$ .
- (٣) ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «خياركُمُ أَلْيَنُكُم مناكبَ في الصّلاة» (٤) فهي كناية لطيفة، عبر بلين المناكب عن سهولة الانقياد وسرعة الحركة لسد الفرج في الصلاة.
- (٤) وقال صلى الله عليه وسلم: «من كانت الآخرةُ همَّهُ جَعَلَ اللهُ غنَاهُ في قَلْبِه وَجَمَعَ عَلَيه شَمْلَهُ، وأَتَتْهُ الدّنيا وهي رَاغِمَةُ، ومن كانت الدنيا همَّهُ جَعَلَ اللهُ فَقْرَهُ بِين عَيْنَيْه وَفَرَقَ عَلَيهُ شَمْلَهُ وَلَمْ يَاتِه منَ الدُنيا إلا ما قَدَرَ لَهُ، فَلا يُمسي إلا فَقيراً ولا يُصبِحُ إلا فَقيراً، وما أَقْبَلَ عَبْدُ على الله بَقَلْبِه إلا جَعَلَ اللهُ قُلوب المؤمنينَ تَنْقَادُ إليه بِالودِّ والرَحْمَة، وكانَ الله بِكُلِّ خيرٍ عَبْدُ على الله بَعْد عن التمسك إليه أَسْرَعَ (٥)، فَفيه كنايات بديعة لطيفة، فكنى بقوله من كانت الآخرة همه عن التمسك بدين الله، ويقوله: «جعل الله غناه في قلبه» عن القناعة بما قسم الله له من رزق وهكذا.
- (ه) ومنه قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إنّهُ كَانَت امرأةٌ فيمَنْ كَانَ منْ قَبْلنَا وكَانَ لها ابنُ عم يُحبُها فَرَاوَدَهَا عن نفسها، فامْتَنَعَتْ عليه حتى إذا أصابَتْها شُدّةٌ فجاءت إليه تَسالُهُ فراودها فَمَكَّنَتهُ مِن نفسها، فلما قعد منها مَقْعَدَ الرّجُلِ من المَرأةِ قالت له: لا يَحِلُّ لَكَ أن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري - كتاب التعبير - باب (رؤيا الليل) (١١)، ومسلم - كتاب المساجد ومواضع الصلاة - حديث (٥).

<sup>(</sup>٢) سبق الحديث ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) قدمنا لك من قبل أن هذا من باب الاستعارة، ولكننا قدمنا لك كذلك أن النصِّ الواحد يمكنُ أن تنظر إليه من أكثر من حيثية واحدة.

<sup>(</sup>٤)أخرجه أبو داوود في (السنن)- كتاب الصلاة - باب (تسوية الصفوف) حديث رقم: (٦٧٢)، ص١٦٠.

<sup>(</sup>ه) أخرجه الإمام أحمد في المسند ه/١٨٣ حديث رقم (٢١٩٢٥).

- تَفُضَّ الخاتمَ إلا بِحَقِّهِ، فقامَ عَنْهَا وَتَرَكَهَا »(١).
- (٦) وقال صلى الله عليه وسلم: «لقد أُخفْتُ في الله ما لم يُخَفْ أحد وأُوذيْتُ في الله ما لم يُؤْذَ أحد، ولقد أتَى علي تُلاثون ما بينَ يَوْمٍ وليلة ومالي ولا لبِلالٍ من الطَعَامِ إلا شيءٌ يواريه إِبْطُ بِلال» (٢) وهذه كناية عن القلّة.
- (٧) وقال صلى الله عليه وسلم: «خصاءً أمّتي الصّيّام» $\binom{(7)}{}$ كناية عن شدة تأثير الصيام على النفس.
- (٨) وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه: أنه جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: «يا رسول الله هلكت. قال: وما أهلكك، قال: حَوَّلْتُ رَحْلِيَ البَارِحَةَ، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «أَقْبِلْ وَأَدْبِرْ واتَّقِ الدُّبُرَ والحَيْضَةَ» (٤).
- (٩) ولما نزل رسول الله صلى الله عليه وسلم على الركينَّة جاءه بُدَيل بنُ وَرْقاء في نفر من قومه من أهل تهامة فقال: « تَرَكْتُ كعبَ بنَ لُؤي وعامر َ بنَ لُؤي نزلوا عِدَادَ مياه الحُدَيْبِيَة معهم العُوذُ المَطَافِيلُ، وهم مُقَاتِلُوك وصائوكَ عن البَيْتِ» (٥).
- (١٠) وقال صلى اللّه عليه وسلم: «إذا مَشَتْ أُمَّتِي المُطَيْطَاءَ<sup>(٦)</sup>، وخدمتها أبناءُ المُلوكِ فارس والروم سلِّطَ شرِرَارُها على خيِارِهِا»<sup>(٧)</sup>.
- (١١) وقال صلى الله عليه وسلم: «مَنْ يَضْمَنُ ليُ ما بين لِحْيَيْهِ وما بينَ رِجْلَيهِ أَضْمَنُ له الجَنَّةُ»<sup>(٨)</sup>.
- (١٢) ويروى أن عمرو بن العاص زوّج ولده عبد الله رضي الله عنه فمكثت المرأة عنده لياليَ ثلاثاً لَمْ يَدْنُ منها. وإنما كان مُلْتَفتاً إلى صلاته فدخل عليها عمرو بعدَ ثلاث فقال: «كيف تَرَيْنَ بَعْلَك؟ فقالت نِعمَ البَعْلُ إلا أنَّه لم يُفَتِّشْ لَنَا كَنَفَأُ ولا قَرُبَ لَنَا مَضْجَعاً».

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب البيوع، باب (۹۸) (إذا اشترى شيئاً لغيره بغير إذنه فرضى)، حديث رقم ۲۱۰۲.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي أبواب صفة القيامة، باب بعض ما لاقاه صلى الله عليه وسلم أول أمره حديث رقم ٣٤٧٤ قال أبو عيسى: حديث حسن صحيح غريب.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد بن حنبل / المسند جـ٢، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذيي كتاب تفسير القرآن، باب (من سورة البقرة رقم (٢) حديث ٢٩٨٤ قال أبو عيسى: حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>ه) رواه البخاري - كتاب الشروط - باب (١٥) الشروط في الجهاد والمصالحة في الحرب وكتابة الشروط، حديث رقم (٢٥٨)، العوذ: جمع عائذ: وهي الناقة التي مضى على ولادتها عشرة أيام، المطافيل: يقال: طُفلِّت الناقةُ طَفْلاً: أي ربّت طفلها.

<sup>(</sup>١) المطيطاء: التبختر ومد اليدين في المشي، وفي التنزيل: (ثم ذهب إلى أهله يتمطى).

<sup>(</sup>٧) رواه الترمذي كتاب الفتن باب رقم ٧٤ حديث رقم ٢٢٦٢، قال أبو عيسى: حديث غريب.

<sup>(</sup>A) رواه البخاري كتاب الرقاق باب (٢٣) (حفظ اللسان) حديث رقم ٦١٠٩.

(١٣) وقال صلى الله عليه وسلم: «المؤذنون أطولُ أعناقاً يومَ القيامة»(١).

وهذه الكنايات، وأنت تقف مع كل واحدة منها، تجد لها أهدافها المتعددة، وكنا نود أن نقف معك عند كل كناية، ولكن بدا لنا أن الأمر من السهولة بحيث لا يحتاج إلى شرح وتبسيط.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم كتاب الصلاة باب فضل الآذان، وهرب الشيطان عند سماعه رقم (٨) حديث رقم ٣٨٧.

## بلاغةالكناية

لا نود منا أن نُفاضل بين الأساليب البيانية، أيها أكثر بلاغة، وأنفذ سحراً، وأكثر تأثيراً، فلكل أثره الذي يمتاز به عن غيره، إلا أننا نود أن نقرر هنا أن لأسلوب الكناية لونه الخاص به فهو من حيث التأثير – كما رأيت – ومن حيث الملاحة والعذوبة يشترك مع غيره من الأساليب السابقة، إلا أننا نجد فيه مالا نجده في غيره.

فهو أولاً مع إمتاعه يمتاز بالإقناع، لأنه لا يأتيك بالدعوى إلا ومعها دليلها، ألا ترى أن قولهم: «كثير الرماد»، التي يكنون بها عن الكرم إنما جاءت دليلاً محسوساً لإثبات هذا الكرم، وكذلك كل كناية إن تأملتها، تجد أنها جاءت دليلاً على المعنى المراد منها.

وربما تقول: لقد حدثتنا عن هذا وما يشبهه، في بعض أنواع التشبيه، كالتشبيه الضمني وغيره من أنواع التمثيل، فلقد جات بعض التشبيهات أدلة لاثبات ما ادعيناه، ونحن لا ننكر هذا، كيف وقد جئنا له بالأمثلة الكثيرة، ولكن مع ذلك يبقى فرق بينه وبين الكناية، فهذا في بعض أنواع التشبيه – كما رأيت –، ولكننا نجده في كل كناية، على معنى أنه ليس كل تشبيه نجد فيه دليلاً على دعوى نريدها، إنما هو في نوع خاص منه، ولكن كل كناية كذلك، ثم إن هناك فرقاً بين التشبيه وبين الكناية كذلك، فالكناية أوجز لفظاً، ففي التشبيه لا بد من بيتين أو بيت واحد على الأقل فمثال البيتين:

دَانٍ إلى أَيْدِي العُفَاةِ وَشَاسِعً عَنْ كُلِّ نِدٌّ فِي النَّدَى وَضَريبِ كَالْبَدْرِ أَفْرَطَ فِي العُلُوِّ وَضَـوْءُه لِلْعُصِبْةِ السَّارِينَ جِدُّ قَريبب

فأنت ترى أن البيت الأول اشتمل على الدعوى، واشتمل البيت الثاني على دليل، ومثال البيت الواحد:

فإِنْ تَفُــقِ الْأنَــامَ وَأَنْــتَ مِنْهُـمْ فَانَّ المِسْــكَ بَعْــضُ دَمِ الغَـــزَالِ فإِنْ تَفُــقِ الأَنكِ مِنْ الْالْحِيْنِ الْمَادِ».

خلاصة القول أن من خصائص الكناية، ومميزاتها أنها دليل على الدعوى التي نريد إثباتها، وهذا ذاتي في الكناية ولكنه عارض في بعض أنواع التشبيه.

وهناك ميزة أخرى الكناية، وهي أننا نستطيع أن نعبر بوساطتها عن كثير مما نتحاشى التصريح به، فهي باب واسع تجد النفس فيها المكمن الآمن، والطريق الذي ليس فيه خطورة ولا وعورة، والمسلك الخالي من كل ما يجلب التعب والأذى.

ألا ترى أنك باسلوب الكناية يمكنك أن تَشْفى غُلة نفسك، فكم من كلمة لا تود التصريح

بها تَرَفُّعاً، فتجد في الكناية متنفساً فتنتقل من المعنى المكشوف إلى المعنى المكسوف، وربما كان ذلك خشيةً لا تَرَفُّعاً، فتنال باسلوب الكناية من خصمك وتبلغ ما لا تستطيعه في غيرها.

يقول الأستاذ علي الجارم<sup>(١)</sup>:

«الكناية مظهر من مظاهر البلاغة، وغاية لا يصل إليها إلا من لطف طبعه وصفت قريحته، والسرُّ في بلاغتها أنها في صور كثيرة تعطيك الحقيقة مصحوبة بدليلها، والقضية وفى طَيِّها برهانها كقول البحتري في المديح (٢):

يَغُضُّونَ فَضْلُ اللَّحْظِ مِنْ حَيْثُ مَا بِدَا لَهُمْ عَنْ مَهِيبٍ فِي الصُّدورِ مُحَبَّبِ

فإنه كنى عن إكبار الناس للمدوح وهيبتهم إياه، بغض الأبصار الذي هو في الحقيقة برهان على الهيبة والإجلال، وتظهر هذه الخاصّة جليةً في الكنايات عن الصفة والنسبة.

ومن أسباب بلاغة الكناية أنها تضع لك المعاني في صورة المُحسَّات، ولا شك أن هذه خاصة الفنون، فإن المصور إذا رسم لك صورة للأمل أو اليأس بهرك وجعلك ترى ما كنت تعجز عن التعبير عنه واضحاً ملموساً.

فمثلاً «كثير الرماد» في الكناية عن الكرم، و «رسول الشرِّ» في الكناية عن المزاح، وقول البحترى (۲):

أَوْمَا رَأَيْتَ الْمَجْدَ أَلْقَى رَحْلَهُ فِي الرِطْلْحَةَ ثُمَّ لَمْ يَتَحَوّلِ

في الكناية عن نسبة الشرف إلى آل طلحة، كلُّ ذلك يبرز لك المعاني في صورة تشاهدها وترتاح نفسك إليها.

ومن خواص الكناية أنها تمكنك من أن تشفي غلتك من خصمك من غير أن تجعل له إليك سبيلاً، ودون أن تخدش وجه الأدب وهذا النوع يسمى بالتعريض، ومثاله قول المتنبي في قصيدة يمدح بها كافوراً ويعرض بسيف الدولة (٤).

رَحَلْتُ فَكَمْ بِالْ بِأَجْفَانِ شَادِنٍ عَلَيَّ وَكُمْ بَاكٍ بِأَجْفَانِ ضَيْغَم (٥)

441

<sup>(</sup>١) البلاغة الواضحة ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) ديوان البحتري ١/٧/١، والبيت في مدح الفتح بن خاقان.

<sup>(</sup>۳) دیوانه ۲/ ۱۹۰

<sup>(</sup>٤) ديوان المتنبي جـ٤، ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>ه) الشادن ولد الغزال، والضيغم: الأسد، أراد بالباكي باجفان الشادن: المرأة الحسناء، وبالباكي باجفان الضيغم: الرجل الشجاع، يقول كم من نساء ورجال بكوا على فراقى وجزعوا لارتحالي.

بِأَجْـزَعَ مِــنْ رَبِّ الحُسـامِ المُصَمِّمِ (١) عَـذَرْتُ وَلَكِـنْ مِـنْ حَبِيـبِ مُعَمَّـم (٢)

هَـوَى گَاسـر گُفِّي وَقُوسـي وَأسْهُمي (٢)

وَصَدَّقَ مَا يَعْتَادُهُ مِنْ تَوَهُّم

وَمَا رَبِـةُ القُـرِطِ المَليِـعِ مَكانُــةُ فَلُو كَانُ مَا بِي مِنْ حَبِيْبٍ مُقَنَّعٍ رَمَى وَاتَّقَى رَمْيِي وَمِنْ دُونِ مَا اتَّقَى

إِذَا سَاءَ فِعْلُ الْمَرْءِ سَاءَتْ ظُنُونُك

فإنه كنى عن سيف الدولة أولاً بالحبيب المعمم، ثم وصفه بالغدر الذي يدّعي أنه من شيمة النساء، ثم لامه على مبادرته بالعدوان، ثم رماه بالجبن لأنه يرمى ويتقى الرمى بالاستتار خلف غيره، على أن المتنبي لا يجازيه على الشرِّ بمتله؛ لأنه لا يزال يحمل له بين جوانحه هويّ قديماً يكسر كفه وقوسه وأسهمه إذا حاول الفصال، ثم وصفه بأنه سيء الظن بأصدقائه لأنه سيء الفعل كثير الأوهام والظنون، حتى ليظن أن الناس جميعاً مثلَّهُ في سوء الفعل، وضعف الوفاء، فانظر كيف نال المتنبى من سيف الدولة هذا النيل كله من غير أن يذكر من اسمه

هذا ومن أوضح ميزات الكناية: التعبير عن القبيح بما تُسيغُ الآذان سماعه، وأمثلة ذلك كثيرة جداً في القرآن الكريم وكلام العرب، فقد كانوا لا يعبرون عما لا يحسن ذكره إلا بالكناية، وكانوا لشدّة نخوتهم يكنون عن المرأة بالبيضة والشاة.

ومن بدائع الكنايات قول بعض العرب:

أَلاَ يَا نَخْلَةً مِنْ ذَاتِ عِصِرْقٍ عَلَيْكِ وَرَحْمَةُ النَّهِ السَّالَمُ

فإنه كنى بالنخلة عن المرأة التي يحبها».

ولعل عبد القاهر اشار لكثير من هذا حينما حدثنا عن الكناية بأنها أبلغ من الافصاح، وليس معنى هذا أنها تدل على الكثرة من حيث الكمّ - كما يقولون - فقولنا: «فلان كثير الرماد» لا يفهم منه أنه يدلّ على كثرة الكرم، أكثر من قولنا هو جواد لا يبخل بشيء، لكن الكناية أكثر تأثيراً في النفس وأكثر تأكيداً للمعنى الذي نريد. يقول الشيخ رحمه الله:

<sup>(</sup>١) القُرط: ما يعلق في شحمة الأذن، والحسام: السيف القاطع، والمصمم الذي يصيب المفاصل ويقطعها .

<sup>(</sup>٢) أراد بالمقنع: المرأة لأن سمتها القناع، والمعمم: الرجل لأنه يلبس العمامة. يقول: لو كان الذي اشكوه (الغدر بي) من امرأة لعذرتها ولكنه من رجل.

<sup>(</sup>٢) المعنى: إن حبى إياه منعنى عن المكافأة بالاساءة، عبّر بالرمى عن الاساءة وعن أمنه من المكافأة بالهجاء بالإتقاء.

<sup>(</sup>٤) المعنى: المسيء يسيء الظنّ وما يخطر بقلبه من التوهم على اساءة غيره يصدق ذلك؛ فكلما سمع عن غيره كلام سوء ظنه فيه.

«قد أجمع الجميع على أن الكناية أبلغ من الافصاح، والتعريض أوقع من التصريح، وأن للاستعارة مزية وفضلاً، وأن المجاز أبداً أبلغ من الحقيقة، إلا أن ذلك وإن كان معلوماً على الجملة، فإنه لا تطمئن نفس العاقل في كل ما يطلب العلم به حتى يبلغ فيه غايته، وحتى يغلغل الفكر إلى زواياه، وحتى لا يبقى عليه موضع شبهة ومكان مسألة، فنحن وإن كنا نعلم أنك إذا قلت: «هو طويل النجاد» و «هو جم الرماد». كان أبهى لمعناك، وأنبل من أن تدع الكناية وتصرح بالذي تريد، وكذا إذا قلت: «رأيت أسداً» كان لكلامك مزية لا تكون إذا قلت: «رأيت أسداً» كان لكلامك مزية لا تكون إذا قلت: «رأيت قلت: «بلغني أنك رجلاً هو والأسد سواء في معنى الشجاعة، وفي قوة القلب وشدة البطش وأشباه ذلك»، وإذا قلت: «بلغني أنك تقدم رجلاً وتؤخر أخرى». كان أوقع من صريحه الذي هو قولك: «بلغني أنك تتردد في أمرك» وإنك في ذلك كمن يقول: «أخرُج ولا أخرُج» فيقدم رجلاً ويؤخر أخرى. ونقطع على ذلك حتى لا يخالجنا شك فيه فإنما تسكن أنفسنا تمام السكون إذا عرفنا السبب في ذلك على ذلك دتى كان كذلك، وهيأنا له عبارة تُفْهِمُ عنا من نريد افهامه. وهذا هو القول في ذلك.

اعلم أن سبيلك أولاً أن تعلم أن ليست المزية التي تثبتها لهذه الأجناس على الكلام المتروك على ظاهره، والمبالغة التي تدعي لها أنفس المعاني التي يقصد المتكلم إليها بخبره، ولكنها في طريق اثباته لها وتقريره إياها. تفسير هذا أن ليس المعنى إذا قلنا: «إن الكناية أبلغ من التصريح» أنك لما كنيت عن المعنى زدت في ذاته بل المعنى أنك زدت في اثباته فجعلته أبلغ وأكد وأشد. فليست المزية في قولهم: «جمُّ الرماد»، أنه دل على قرى أكثر بل أنك اثبت له القرى الكثير من وجه هو أبلغ وأوجبته ايجاباً هو أشد، وادعيته دعوى أنت بها انطق وبصحتها أوثق».

«... أما الكناية فإن السبب في أن كان للاثبات بها مزية لا تكون للتصريح؛ أنَّ كل عاقل يعلم – إذا رجع إلى نفسه – أنَّ اثبات الصفة باثبات دليلها وايجابها بما هو شاهد في وجودها، آكد وأبلغ في الدعوى من أن تجيء إليها فتثبتها هكذا سانجاً غُفلاً؛ وذلك أنك لا تدعي شاهد الصفة ودليلها إلا والأمر ظاهر معروف وبحيث لا يُشك فيه ولا يظن بالمخبر التجوز والغلط» (١).

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز، تحقيق رشيد رضا ص ٥٥.

## علمالبديع

### البديع لغة واصطلاحاً:

جاء في لسان العرب المحيط: (بَدَعَ الشَيْءَ يَبْدَعُهُ بَدْعاً، وابْتَدَعَه: انشأه وبدأه، وَبَدَعَ الرَّكِيَّة: استنبطها وأحدثها وركيًّ بَدِيعٌ: حديثةُ الحفر، والبَديع والبِدْعُ: الشيء الذي يكون أولاً. وفي التنزيل: (فَلْ مَا كُنْتُ بِلْعَا مِنَ الرُسُل) [الأحقاف ٩]، أي ما كنت أول من أرسل، قد أرسل قبلي رسل كثير) (١).

وإذا كان البديع لغة: الجديد والحديث، فإن المعنى الاصطلاحي للبديع منسجم تمام الانسجام مع هذا المعنى اللغوي، فلقد أطلق البديع فناً من فنون القول على ما أحدثه الشعراء المولدون(٢)من اساليب بيانية، كمسلم بن الوليد، وبشار وأبي تمام، إلا أن أول كتاب ظهر يحمل هذا الأسم هو البديع لعبد الله بن المعتز (٢٩٦هـ)، وذكر في مقدمته بأنّه أراد أن ينبه على أن هؤلاء الشعراء ليسوا هم الذين اخترعوا هذا الفن من القول، ولكنهم أكثروا منه وغلوا فهه.

#### لحة تاريخية،

ولقد كانت فنون البديع تشمل أكثر المباحث البلاغية، وعلى التحديد تشمل ما يعرف اليوم بمسائل علم البيان وبعض القضايا في علم المعاني، وهذا يظهر مما كتبه ابن المعتز ومن بعده قدامة في نقد الشعر، ونتيجة لحتمية التطور بدأت قضايا البديع تكون مجموعة خاصة لتفصل عن غيرها، فإذا كان المجاز والكناية بأقسامها، والتشبيه كذلك، إذا كانت أولئك جميعاً تعد من البديع فلقد أصبحت فيما بعد تكون فناً خاصاً.

ولما ازدهرت العلوم البلاغية على يد الشيخ عبد القاهر – رحمه الله –، لم تكن هذه العلوم استقرت على النهج الأخير الذي عرف فيما بعد، إلا أن الشيخ – رحمه الله تعالى – شاء الله له أن يكتب سفريه النفيسين ليخلدا ذكره: (دلائل الإعجاز)و (أسرار البلاغة)، تحدث في الأول عن نظرية النظم وهو ما عرف فيما بعد بعلم المعاني، وتحدث في الثاني عما عرف بعد بعلم البيان، ولكنه لم يفصل بين هذين العلمين، حيث نجده يستعمل كلمة النظم وكلمة البيان غير مفرق بينهما، ولم يول الفنون البديعية كبير عناية، وإنما اقتصر على ذكر نوعين: السجع والتجنيس، وكان ذكره لهما منشقاً عن نظرية النظم التي أراد بيانها وشرحها.

<sup>(</sup>١) لسان العرب المحيط ١٧٤/١.

<sup>(</sup>٢) الشعراء المولدون: هم الشعراء من آباء عرب وأمهات غير عربيات.

ونظن أن أول من فَصلَ بين مسائل علمي المعاني والبيان الإمام الزمخشري – رحمه الله –، كما يظهر ذلك في مقدمة كشافه، ولم يكن يعد مسائل البديع من صلب البلاغة، ثم جاء السكاكي فنهج نهج الزمخشري، فذكر المحسنات البديعة في القسم الثالث من مفتاحه، لا على أنها محسنات فحسب.

ويظهر أن أول من جعل هذه المسائل علماً مستقلاً بدر الدين بن مالك في مصباحه، حيث قسم البلاغة إلى ثلاثة فنون هي المعاني والبيان والبديع، وهذا هو ما استقر عليه الأمر إلى يومنا هذا، فعلم المعاني هو نظرية النظم التي تتحقق به هذه المقولة. «لكل مقام مقال»، على أن البلاغة سيظلُ علما المعاني والبيان ركنيها الرئيسين الأساسيين، وعلم البيان هو الذي يؤدى به المعنى الواحد بصور متعددة، وعلم البديع يأتي بعد هذين العلمين، فهو علم المحسنات، قد تكون من جهة اللفظ، أو من جهة المعنى كما ستعرفه.

وحينما أصاب البلاغة ما أصابها من جمود وذبول وذهول أصيب به دارسوها أخذ الناسُ يتبارون في هذه المحسنات البديعة، مهما طغى ذلك على رونق المعنى وجمال الأسلوب، وصار هم كل واحد أن يستنتج أكثر من غيره من الأنواع، فابن أبي الأصبع مثلاً في تحرير التحبير يُنيّف على العشرين بعد المائة من الأنواع البديعية، ثم كان فيما بعد ما يسمى بالبديعيات، وهي منظومات في مدح الرسول صلى الله عليه وآله وسلم.

ولقد جنت هذه الصنعة البديعية على البلاغة أيما جناية، وكثير من الأنواع التي كانوا يذكرونها كان بعضها متداخلاً في بعضه الآخر، ومن جهة أخرى فإن الكثير منها حقه أن يذكر في علم المعاني، كالالتفات، والاحتراس، والايغال، والاعتراض، والتتميم، مما حدثناك عنه هناك في الجزء الأول من هذا الكتاب، ونحن لا ننكر أن بعض هذه الأنواع تكسب الكلام جمالاً ما دامت غير متكلفة.

من كل ما سبق نستخلص أن علم البديع هو العلم الذي يوشى به الكلام بأوجه الحسن، وقد يكون ذلك الحسن من جهة اللفظ وقد يكون من جهة المعنى، ومن هنا فلقد قسموا مباحث هذا العلم إلى قسمين:

أولاً: المحسنات المعنوية.

**ثُلنياً:** المحسنات اللفظية.

فالمحسنات المعنوية هي ما يرجع الجمال فيها إلى المعنى، والمحسنات اللفظية هي ما يرجع الجمال فيها إلى المعنى، والمحسنات بعيدة عن يرجع الجمال فيها إلى اللفظ، وليس معنى هذا، أن ينظر إلى هذه المحسنات بعيدة عن الأساليب التي قررت في علمي المعاني والبيان، بل الحق أن ننظر إلى النص نظرة موضوعية شاملة، حيثُ يجبُ أن يكون مطابقاً لمقتضى الحال كما قرر في علم المعاني، وأن يكون بأسلوب مؤثر، بعيداً عن التعقيد كما قرر في علم البيان.

أما إذا أردنا أن نأخذ هذه المحسنات على حدة، فذلك من شأنه أن يؤدي إلى التكلف، وإلى أن يصبح الكلام بارداً ممجوجاً، ويظهر فيه التصنع الممقوت، ولذا كانت مباحث هذا العلم تذكر بعد فني المعاني والبيان، وسنقتصر على ذكر بعض هذه المحسنات مما يظهر أثره في تحسين القول، ومما له أثر في تزيين الكلام، متجنبين الإغراب، والاغراق في كل ما لا طائل من ذكره.

# الفصل الأول الحسنسات المعنسوية

## المبحث الأول: الطباق:

والطباق في الأصل مصدر، يقال طابقتُ بين الشيئين طباقا، وقد لوحظ هذا المعنى في الطباق الاصطلاحي، فالطباق في الاصطلاح هو الجمع بين الشيء ومقابله أو الشيء وضدّه، وقد يكون الشيئان المجموع بينهما إسمين أو فعلين أو حرفين.

فمثاله في الاسمين، الظلمات والنور في قوله سبحانه: (كتَابُ أَزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لَتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُلُمَاتِ إِلَى النُّورِ) [إبراهيم ١]، والسماء والأرض في قوله سبحانه: (الحَمْدُ للهِ الذي خَلَقَ السَمُواتِ والأَرْضُ) [الانعام ١]، والإنس والجن في مثل قوله سبحانه: (فَلْ لَننِ الذي خَلَقَ السَمُواتِ والأَرْضُ) [الانعام ١]، والإنس والجن في مثل قوله سبحانه: (فَلْ لَننِ الجُنتَمَعَتِ الإِنسُ والجِن عَلَى أَن يَأْتُوا بِمثْلُ هَذَا القُرآنِ لا يَأْتُونَ بِمثْلَهُ) [الإسراء ٨٨]، وقوله سبحانه: (هُو الذي خَلَقَكُم فَمَن كُم فَمَن كُم وَمِن كُم مُؤمِن والتَعابِن ٢]، وقوله سبحانه: (وتَحْسَبُهُم أَيْقَاظاً وَهُم رُووُد) [الكهف ١٨]، ومنه قول الشاعر:

وأصدعُ شَكِّي بِاليَقِينِ وإنَّن ِسي لِنَفْس ِي عَلَى بَعْضِ الْمَساءَةِ حَابِسُ وقول الشاعر:

إِنَّمَا السُّنْيَا هِبَاتٌ وَعَصَوارٍ مُسْتَصَدَّدُةُ اللَّهِ السَّدَّةُ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّالِي الللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تقول: «الحياة إما سلم وإما حرب»، و «الوضع الذي تعيشه امتنا مستهجن إذ لا هو سلمً ولا هو حرب»، ومن كلمات النبوة الجامعة «اللهم لا مانع لما أعطيت ولا معطي لما منعت» (١).

ومثاله في الفعلين قوله تعالى: (والسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ المِيزَان) [الرحمن ٧]، وقوله سبحانه: (وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَإِنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا) [النجم ٤٣]، ومنه قوله سبحانه:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم كتاب الصلاة، باب ٤٠ (ماذا يقول إذا رفع رأسه من الركوع) حديث ٤٧٧.

(والذي هُو يُطْعمني ويَسفين وإذا مَرضت فَهُو يَشفين والذي يميتني ثُم ّ يُحيين) [الشعراء ٧٩ - ٨٠]، وقوله سبحانه: (قُل اللهُم مَالك المُلك تُوني المُلك مَن تَشاء وتَنزع المُلك مِمْن تَشاء وتَعز مَن تَشاء وتَكر كُل شيء قدير [آل عمران تشاء وتُعز مَن تشاء وتُكل مُن تشاء بيكك الخير إلى عكى كُل شيء قدير [آل عمران ٢٦]، وفي الأثر «رحمان الدنيا والآخرة ورحيمهما تعطي منهما من تشاء ارحمنا رحمة تغنينا بها عن رحمة من سواك»، وكذلك ما جاء في الدعاء «اللهم اغننا بالافتقار إليك ولا تفقرنا بالاستغناء عنك (١)، ومنه قول دعبل الخزاعي (٢):

لا تعْجَبِي يا سَلْمُ مِن رَجُلِهِ ضَحِكَ المَشيبُ بِرَأْسِهِ فَبَكَدى ومثاله في الحرفين قوله سبحانه: (لا يُكلّفُ الله نَفْساً إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما المنسبت) [البقرة ٢٨٦]، وقولك: «الأمة التي تستحق الحياة لا تسكت عما لها من حقوق ضعفاً وجبناً، ولا تترك ما عليها من الواجبات كسلاً وأنانية»، ومنه قول الشاعر:

عَلَى أَنَّنِي رَاضٍ بِـأَنْ أَحْمِلَ الهَــوَى وأَخْلُصُ مِنْـهُ لاَ عَلَـيَّ وَلا لِـيا

وقد يكون الطباق بين اسم وفعل وذلك مثل قوله: (أُومَن كَانَ مَيناً فَأَحْيَيناً) [الأنعام ١٢٢]، فالمقابلة هنا بين (ميتاً) وهي الاسم، و (أحييناه) وهي الفعل. ومنه قول طفيل الغنوى (٢):

بِسَاهِمِ الوَجْهِ لَم تُقْطَعْ أَبَاجِلُهُ يُصَانُ وَهُ وَ لِيَهِ السرَّوْعِ مَبْ ذُولُ

وقد يكون ادراك الطباق واضحاً جلياً لا خفاء فيه كما مر، فأنت تجد أنه من السهل عليك أن تدرك كل معنيين متقابلين في الأمثلة السابقة، وقد يحتاج إلى نوع من الفكر والتأمل، وذلك كما في قوله سبحانه: (ممَّا خَطِبئاتهم أُغْرِقُوا فَأُدْخَلُوا نَاراً) [نوح ٢٥]، فلأول وهلة قد يظن أن ليس في الآية الكريمة طباق، ولكننا حينما نعرف أن ادخال النار معناه الإحراق فكأنه قيل: (أغرقوا فأحرقوا)، يظهر لنا الطباق في الآية الكريمة.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم - كتاب الصلاة - باب (ماذا يقول إذا رفع رأسه من الركوع).

<sup>(</sup>٢) معاهد التنصيص ١٨٤/٢.

<sup>(</sup>٣) الصناعتين ص ٣٠٣، بساهم الوجه: أي قليل لحم الوجه لطول غزوه وكثرة عتقه، لم تقطع اباجله: أي لم يصبه داءً يقطعه البيطار، والأبجل: عرقٌ في الرجُل، والطباقُ هنا بين الفعل( يُصان) والاسم (مبنولُ).

## أقسام الطباق:

والطباق قد يكون طباق ايجاب لا نفي فيه، وقد يكون طباق سلب، فطباق الايجاب ما تقدم، ومثال طباق السلب قوله سبحانه: (ولكنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الْحَيَاةِ اللهُنْيَا) [الروم ٦-٧]، وقوله: (أَفَمِنْ هَذَا الْحَدَيثِ تَعْجَبُونَ وَتَضْحَكُونَ وَلا تَبُكُونَ) [المنجم ٥٩ - ٦٠]، وقوله: (فَلا تَخْشَوُ النَّاسَ واخْشَونِ) [المائدة ٤٤]، ومنه قول السموال (١):

وَنُنْكِرُ إِنْ شِئْنَا عَلَى النَّاسِ قَولَهُ مِ ولا يُنْكِرَ ومنه قول البحتري (٢):

يُقَيَّضُ لِيْ مِنْ حَيْثُ لا أَعْلَمُ الهَوَى وَيُ وَيُ الْمُلَمُ الهَوَى وَقَول أبي الطيب المتنبي (٢):

فَلَقَدْ عُرِفْتَ وَمَا عُرِفْتَ حَقِيْقَةً وقول الآخر:

خُلِقُ وا وَمَا خُلِقُ وا لَمَكُرُمَ يَ دِ رُزِقُ وا سَمَاحَ يَ دِ رِ

شَيَّبَ تُنِي وَمَا يُشَيِّبُني السِّنُ

ولا يُنْك رُونَ القَــولَ حــينَ نَــقــولُ

ويسُري إليَّ الشَّوْقُ مِنْ حَدِثُ أَعْلَمِ

وَلَقَدْ جُهِلْتَ وَمَا جُهِلْتَ خُمُ ولا (٤)

فَكَ أَنَّهُ مُ خُلُقُ وا وَمَا خُلِ قُولوا فَكَ أَنَّهُ مُ ذُلِقُ وا فَكَ أَنَّهُ مُ رُزِقُ وا وَمَا رُزِقُ وا

هُمُ وَمُ تَدُّرَى وَدَهُ رُ عَنِيدً

<sup>(</sup>١) ديوان المعانى ٢/٤ه، العقد الفريد ٢/٤.

<sup>(</sup>۲) ديوانه ۲/۲۹٪.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ۲۲۲۲.

<sup>(</sup>٤) الخامل: الساقط الذي لا نباهة له ولا شهرة، يقول إن الناس قد عرفوك بما ظهر من سخانك وجودك ولكنهم لم يعرفوك حق معرفتك لأنهم لا يبلغون كنه قدرك، وإذا لم يعرفوك حق المعرفة فقد جهلوك، فليس جهلهم اياك لأنك خاملً الذكي.

#### المبحث الثاني: بين الطباق والمقابلة:

جمهور العلماء على أن المقابلة غير الطباق، والمقابلة عندهم أن يؤتى بمعنيين فأكثر ثم بما يقابل هذه المعاني. أما الطباق فلا يكون إلا بين معنى واحد وما يقابله، فأنت ترى أن الطباق والمقابلة من حيث الموضوع شيء واحد، كل ما في الأمر أن الطباق يكون بين معنيين، أما المقابلة في شترط لها أكثر من ذلك. ولا نرى ضرورة لهذا الاصطلاح ما دام الموضوع واحداً، ولم لا تكون المطابقة والمقابلة شيئاً واحداً، وتكون بين المعنى الواحد وما يقابله، أو بين معنيين وما يقابلهما، أو بين ما يزيد على اثنين، ولا مشاحة في الاصطلاح، كما يقولون.

وقد عرفت في الطباق كيف أننا نأتي بالمعنى وما يقابله أو يضادُّه، ونحدتك الآن عن المقابلة أو المطابقة فيما هو أكثر من ذلك.

## التقابل في أثنين،

فمثالها في أمرين قوله سبحانه: (فَلْيَضْحَكُواْ قَلِيلاً وَلْيَبْكُواْ كَثِيراً جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُون) [التوبة ٨٢]، فقد جمع بين الضحك والبكاء والقلة والكثرة، وقوله سبحانه: (أَذِلَّةُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعزَةً عَلَى الْكَافِرِين) [المائدة ٤٥]، وقوله: (يَرْجُونَ رَحْمَتَهُ ويَخَافُونَ عَذَابَهُ) عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعزَةً عَلَى الْكَافِرِين) [المائدة ٤٥]، وقوله: (يَرْجُونَ رَحْمَتَهُ ويَخَافُونَ عَذَابَهُ) [الإسراء ٧٥]، ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا يُنْزَعُ من شيء إلا شانه» (١) ومنه عليه الصلاة والسلام «أحبب حبيبك هوناً ما عسى أن يكون بغيضك يوماً ما، وابغض بغيضك هوناً ما عسى أن يكون حبيبك يوماً ما» (٢). ومنه قول النابغة (٣):

فَتَى كَانَ فِيهِ مَا يَسُرُّ صَدِيقَاهُ عَلَى أَنَّ فِيهِ مَا يَسُوءُ الأَعَادِيَا ومنه قول الشاعر:

فَوَاعَجَبَاً كَيْفَ اتْفَقْنَا فَنَاصِحٌ وَفِيٌّ وَمَطْوِيٌّ عَلَى الْغِلِّ غَادِرً

<sup>(</sup>١) رواه مسلم كتاب البر، باب فضل الرفق حديث ٧٨: ٢٠٠٤/٤٤.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي كتاب البِر والصلة، باب ما جاء في الاقتصاد في الحب والبغض رقم (٦٠)، حديث رقم ١٩٩٨، قال أبو عيسى: غريب لا نعرفه بهذا الاسناد إلا من هذا الوجه.

<sup>(</sup>٣) العمدة ٢/١٤.

ومنه قول ابن المعتز<sup>(۱)</sup>:

جُمِعُ الحَقُّ لَنَا في إمَامِ قَتَلَ البُخْلَ وَأَحْيَا السَّمَاحَا ومنه قول المتنبي (٢):

إذا أنْ تَ أَكْرَمْ تَ الكَرِيمَ مَلَكْتَ أَنْ وَإِنْ أَنْ تَ أَكْرَمْ تَ اللَّذِيمَ تَمَ رَدا

## التقابل في ثلاثة،

ونمثل له بقوله سبحانه: (يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحرِّمُ عَلَيْهِم الخَبَانِث) [الأعراف المهر الطيبات)، وأما الثلاثة الأولى: فهي (يحل لهم الطيبات)، وأما الثلاثة الأخر: فهي (يحرم عليهم الخبائث)، فالمقابلة بين (يحرم ويحل)، (لهم وعليهم)، (الخبائث والطيبات) ففي كل اسم وفعل وحرف ومنه قول أبي الطيب:

فَلا الجُودُ يُفْنِي المَالَ والجِدُّ مُقْبِلٌ وَلا البُخْلُ يُبْقِي المَالَ والجِدُّ مُدْبِرُ

(فالجود) يقابله (البخل)، (وافناء المال) يقابله (ابقاؤه)، (ومقبل) يقابله (مدبر)، ومنه قول جرير:

وَبَاسِ طُ خَيْرٍ فِيكُمُ بِيَمِينِ فِي وَقَابِضُ شَرِّ عَنْكُمُ بِشِمَالِ هِ وَقَابِضُ شَرِّ عَنْكُمُ بِشِمَالِ هِ وقال البحتري<sup>(٣)</sup>:

مَا أَحْسَنَ الدِّيْنَ وَالدُّنْيَا إِذَا اجْتَمَعَا وَأَقْبَعَ الكُفْرِ وَالإِفْدَاسَ بِالرَّجُلِ

فقد قابل بين الحسن والقبح، والدين والكفر، والدنيا والإفلاس. ومنه قول الخليفة الراشد: «الضعيف منكم قوي عندي حتى أخذ الحق له، والقوي فيكم ضعيف عندي حتى أخذ الحق منه». ومنه قولنا: «رحم الله أسلافنا، فلقد رفعوا الحق فوق رؤوسهم، ووضعوا الباطل

<sup>(</sup>١) سبق البيت ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) ديوان المتنبى ١/٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) ديوان البحتري ٢٩٢/٢، والبيت من قصيدة في مدح محمد بن على بن عيسى القُمّي.

<sup>(</sup>٤) معاهد التنصيص ٢٠٧/٢.

تحت أرجلهم، وكانوا رهبان ليل رحماء، وفرسان نهار أقوياء، وما كانوا يجمدون في حق مع ضعيف، ولا يذوبون في باطل مع قوي».

#### التقابل فيما فوق الثلاثة:

مثالها فيما ما فوق ثلاثة: قوله سبحانه: (فَأَمَّا مَن أَعْطَى وَانَّتَى وَصَدَّقَ بِالحُسنَى فَسنَيُسرِّلُا لِللهِ اللهُسْرَى وأَمَا مَن بَخِلَ وَاسْتَغْنَى وَكَذَّبَ بِالحُسنَى فَسنَيُسرِّلُا لِلعُسْرَى) [الليل ٥-٦]، فمقابل العطاء البخل، ومقابل التقوى الاستغناء، ومقابل التصديق التكذيب، ومقابل اليسر العسر. ومنه قول الشاعر المتنبي (١):

أَزُورُهُ م وَسَوَادُ اللَّدِّلِ يَشْفَعُ لــي وَأَنْتُنِي وَبَيَّاضُ الصُّبْحِ يُغْدِرِي بِـي وَأَنْتُنِي وَبَيَاضُ الصَّبْعِ يُغْدِرِي بِـي وَقُولُ الشَّاعِر:

عَلَى رَأْسِ عَبْدٍ تَسَاجُ عِسَدٌ يُزينُسهُ وَفِي رِجْسَلِ حُسَدٌ قَيْسَدُ ذُلٌّ يُشينُسهُ فقد قابل بين الرأس والرجل، والعبد والحر، والتاج والقيد، والعز والذل، والزين والشين.

وبالجملة فهذا النوع من البديع يكون مقبولاً، إذا كان النظم الذي جاء فيه مطابقاً لمقتضى الحال، وكان خالياً من التعقيد، خالياً من الصنعة المتكلفة كذلك.

## المبحث الثالث: التورية:

وهي مصدر مثل تحلية وتخلية وتعمية وتنقية، يقال ورّى الخبر تورية إذا ستره وأظهر غيره، وهذا المعنى اللغوي يرشدنا إلى المعنى الاصطلاحي، فالتورية في الاصطلاح: أن يذكر اللفظ المفرد ويكون له معنيان، أحدهما قريب والآخر بعيد، ويكون البعيد هو المراد ولا بدّ لها من قرينة تبيَّن المعنى المراد، وهذه القرينة تدرك بالتأمل.

استمع إلى قول ذلك الجبان:

أَقُولُ وَقَدْ شَدّوا إلى الحَرْبِ غَــارةً دَعُـونِي فَإِنِّـي آكُـلُ الخُبْـزِ بِالجُبْـنِ

وأنت تعلم أن للجبن معنيين، معنى قريباً وهو الجبن الذي يؤكل، ومعنى بعيداً وهو ضد الشجاعة، والمراد هنا هذا المعنى البعيد، والقرينة «أقول وقد شدوا إلى الحرب غارة» وإن كان المعنى القريب هو المتبادر لأنه جاء مع أكل الخبز

<sup>(</sup>١) ديوان المتنبي ١٨٨٨، وسواد الليل يشفع لي: أي يستر عليّ، وبياض الصبح يغرى بي: أي يشهر بي ويدلُّ عليّ.

وقال ابن الظاهر:

شكراً لِنَسْمُ قِ أَرْضِكُ م كَمْ بَلَّ فَ تُ عَنِّ عَنِّ عَ تَحِيّ قَ لَا غَرْقَ إِنْ حَوْمَ اللَّهُ عَنَ الدَّكِيَّةُ لا غَرْقَ إِنْ حَوْمِ فَاللَّهُ عَنَ الدَّكِيَّةُ

والتورية في كلمة (ذكية) فإن لها معنيين، أحدهما قريب وهو الساطعُ الرائحة، والثاني بعيد وهو الفطنة، وهذا هو الذي قصده الشاعر. ومنه قول أبى الحسين الجزار:

كيف لا أشْكُرُ الجِزَارةَ ما عِشْتُ حِفَاظَا وَأَهْجُ لَرُ الآدَابَا وَأَهْجُ لَرُ الآدَابَا وَبِهِا صَارَتِ الكِلاَبُ تُرجَّينَا وَبِالشِّعْدِ كُنْتُ أَرْجُدو الكِلاَبَا

وكلمة الكلاب لها معنيان: أحدهما قريب متبادر إلى الذهن وهو الحيوان المعروف، وسبب تبادر هذا المعنى للذهن التمهيد له بذكر الجزارة، والثاني بعيد وهو لئام الناس وهذا هو المعنى الذى قصد إليه الشاعر.

وقال بدر الدين الذهبي:

يًا عَاذَلِ عِي فيه قُلِ لِي إِذَا بَدِ الْكَيْفَ أَسْلُ وَ اللَّهِ عَاذَلِ عِي فَا أَسْلُ وَ اللَّهِ اللَّهِ فَا أَسْلُ وَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّ

وكلمة (مرًّ) لها معنيان: أحدهما قريب وهو المرور، والآخر بعيد وهو ضد الحلاوة، وهذا ما قصده الشاعر. وقال نصير الدين الحمامي:

أبياتُ شِعْرِكَ كَالَّهُ صُورِ وَلا قُصُورِ وَلا قُصُورَ بِهَا يَعُووَةُ وَمِنَ العَجَائِبِ إِنْفَظُهَا حُدرٌ وَمَعْنَاهَا رَقِيتِ قُ

فكلمة (رقيق) لها معنيان: معنى قريب متبادر وهو العبد المملوك، وسبب تبادره إلى الذهن ذكره لكلمة (حر)، والمعنى البعيد هو اللطيف السهل، وهو ما أراده الشاعر. وقال ابن دانيال:

يا سَائِلي عَنْ حِرْفَتِي فِي الوَرَى وَأَضْبِعَتِي فِيهِمْ وإفلاسِيي

فإن في قوله: «يأخذه من أعين الناس، معنيين معنى قريباً، وهو أنه يأخذ الدرهم أجراً لعلاج العيون، وسبب تبادر هذا المعنى إلى الذهن حديثه عن حرفته، والمعنى البعيد أنه يأخذ الدرهم من الناس رغماً عنهم، وهذا هو المعنى المراد هنا.

وقال سراج الدين الوراق:

أَصُونُ أَدِيمَ وَجُ هِي عَنْ أُنَاسٍ لِقَاءُ الْمَوْتِ عِنْدَهُمُ الأَدِيبِبُ وَرَبُّ الشِّعْرِ عِنْدَهُمُ بَغِيبِضٌ وَلَوْ وَافَى بِهِ لَهُمَمُ حَبِيبِبُ

فكلمة (حبيب) لها معنيان: معنى قريب وهو المحبوب، وسبب تبادر هذا المعنى إلى الذهن ذكره كلمة (بغيض)، ومعنى بعيد وهو اسم الشاعر أبي تمام وهو حبيب بن أوس، وهذا هو الذى أراده الشاعر.

والتورية كما رأيت من الأمثلة السابقة أساسها الذي بنيت عليه، هو اللفظ المشترك، والمشعدرك هو ما اتحد لفظه واختلف معناه. كالعين التي تطلق على عين الماء وعلى العين المبصرة وغيرهما، وككلمة الصقر التي تطلق على الحيوان المعروف وعلى اللبن الحامض، وخطط الشعر في أذن الفرس والدبس الرطب.

ولقد فطن لهذا النوع ابن دريد فألف فيه كتاب (الملاحن) ذكر فيه كثيراً من الكلمات المشتركة، سواء كانت من الجوامد أم من المشتقات، فكلمة (لَعبْتُ) المعنى القريب منها اللعب، ولكنّ لها معنى بعيداً آخر وهو سيل اللعاب، فإذا قلت: «ما لعبت على هذه الأرض، ولا أعرتها حشاشة نفسي»، فالمعنى القريب أنك تنفي اللعب عن نفسك، ولكنك تقصد أنه ما سال لعابك على ما في هذه الدنيا. وإذا قلت: «ما ظلمت فلاناً وما آذيته بالصقر»، فالمعنى القريب أنك نفي عن نفسك ظلمه وايذاءه بالحيوان المعروف، ولكن المعنى البعيد أنك ما أسقيته (الظليم) وهو اللبن قبل أن يروب، وما آذيته كذلك باللبن الحامض، فمن معاني الصقر اللبن الحامض كما عرفت.

ونحن نقبل التورية إذا كان لها سبب مقبول، ولم يكن فيها تكلف وجَوْر على المعنى، ونحن نقبل التورية جُلّه ليس من كلام المتقدمين، على النقيض مما رأينا في الاستعارة والتشبيه وأنواع المجاز، وهذا يدلنا على أن هذه المحسنات قد صارت فيما بعد من الأمور المتكلفة، لذا فإن ما نقبله منها ما كان متسقاً مع قواعد البلاغة، فالبلاغة كلًّ لا يتجزأ. فلا يمكننا أن نستحسن في فن من فنونها ما كان مستقبحاً في فنً أخر.

#### المبحث الرابع: حسن التعليل:

من المحسنات المعنوية، حسن التعليل، وهذا الموضوع يقوم في أساسه على التظرف والتفكه، ومن هنا كان بحاجة إلى فطنة وبديهة، ويقصدون بحسن التعليل أن يأتي المتكلم الشيء الذي يتحدث عنه بعلة ليست له، تظرفاً ومبالغة. وقد يكون هذا الشيء ليس له علّة، ولكن الأديب يأبى إلا أن يعلله، وقد يكون له علة ولكن المتكلم يتناساها ليأتي بعلّة أخرى.

سالني أحدهم وقد ظهر الشيب في وجهي، (ما هذا؟) فقلت: «صنعت لأحدهم معروفاً وكان من الصالحين فدعا لي قائلاً: «بيّض الله وجهك» فاستجيبت دعوته.

وقريب من هذا قول الشاعر<sup>(١)</sup>:

قَدْ يَشْبِبُ الفَتَى وَلَيْسِسَ عَجِيبًا أَنْ يُرى النَّوْرُ في القَضْبِبِ الرَّطْبِبِ الرَّطْبِبِ فالشيب معروفة أسبابه معلومة علله، ولكننا وجدناهم قد عللوه بغير ما هو له.

ومما عدّوه من حسن التعليل ما علل به بعض الشعراء زلزالاً حدث في مصر فقال:

مَا زُلْزِلَتْ مِصْدُ مِنْ سُوءٍ أُرِيدَ بِهِا لَكِنَّها رَقَصَدتْ مِنْ عَدْلِهِ طَرَبَكاً فَجعلَ الزلزال ناشئاً عن عدل ممدوحه وهو تعليل كما ترى.

وقريب من هذا التعليل تعليل القعود عن الجهاد، بأن العدو وإن هزمنا في معارك ثلاث أو أربع، إلا أننا نهزمه كل يوم في معركة سياسية، وبأن العدو لم يبلغ أمنيته لأنه يريد أن ينال من الأنظمة، فأمنيته الأنظمة وليست الأرض. وقال الشاعر:

ما قصَّرَ الغَيْثُ عَنْ مِصْرٍ وَتُرْبَتِها طَبْعَا وَلكنْ تعدَاكُم مِنَ الخَجَلِ

فهو يعلل لعدم وجود الغيث بكثرة فضل الممدوح وخيره، وهذا كالذي يعلل قطع الكهرباء في الليل المظلم بنور فلان من الناس.

ولعلك أدركت الآن ما يراد بحسن التعليل في علم البديع وإليك بعض الأمثلة:

(١) يعلل المتنبي لنزول المطر من السماء بعلة ٍ طريفة ٍ غريبة في قوله (٢):

لَمْ تَحْـِكِ نَائِـِلَكَ السَّحَـابُ وَإِنَّـمَـا حُمَّـتُ بِهِ فَصَبِيبُهَـا الرُّحَـضَـاءُ

يقول: لا تظن أن هذا السحاب يمكن أن يحاكيك في عطائك أو يجاريك في كرمك، لأن هذا أمر ميئوس منه، فليس للسحاب أن يَطْمَعَ فيه، كل ما في الأمر أن السماء أصابها عرق من الحمي الحمي المن عسدا لله فمرضت، فما تراه من الماء النازل، ليس إلا أثراً لهذه الحمي التي أصيبت بها السماء، ونحن نعلم أن الحمي إذا ألمت بإنسانٍ ما كثر عَرقه، فكأن هذا الماء النازل هو عرق من هذا المرض.

<sup>(</sup>١) سبق البيت ص ٧٥.

<sup>(</sup>٢) ديوان المتنبى ١٥٤/١، النائل: العطاء، الرُحضاء: أي العَرق أثر الحمى.

(۲) ومن حسن التعليل قول المتنبي كذلك $(^{(1)})$ :

ما بِهِ قَتْ لُ أعاديهِ ولكِ نْ يَتَّقَى إِخْ لاَفَ مَا تَرْجُ و الذَّ الله

يقول: إن ممدوحه ليس به حاجة إلى قتل أعدائه فهو يبسط سلطانه عليهم من غير قتل، كل ما في الأمر أنه لا يريد أن يخيب رجاء الذئاب، فالذئاب التي تعيش في سلطانه ترجوا أن لا تجوع إبّان حكمه وامارته، فهو إن قتل أعداءه فإنما من أجل الذئاب حتى لا يخلفها ما ترجوه.

 $(\Upsilon)$  ومن حسن التعليل قول ابن نباتة في وصف الفرس  $(\Upsilon)$ :

يقول إن فرسه لشدة سواده يستمد الليل سواده منه، ولكن فرسه مع هذا السواد الشديد أبيض القوائم والوجه، فكيف جاء هذا البياض في قوائم الفرس ووجهه، مع شدة سواده؟! يعلل إبن نباته ذلك بقوله: إن فرسه سريع العدو، عجيب في سرعته فهو قد عدا يريد أن يسبق الصباح، ولما أيقن الصباح أنه مسبوق وأن لا قبل له بسبق هذا الفرس، احتال حتى لا يُسبق فتشبث بقوائم هذا الفرس ومحياه، فهذا البياض ليس إلا من تشبث الصبح حينما خشى أن يسبق!.

(٤) وفي هذا المعنى يقول ابن نباتة كذلك:

فكأنَّمَا لَطَمَ الصَبَاحُ جَبِينَهُ فَاقْتَصَّ مِنْهُ فَخَاصَ فِي أَحْشَائِهِ

وهو معنى عجيب حقاً وتعليل غريب، يقول إن الصبح اعتدى على فرسه، فلطمه في جبينه، فهذا البياض الذي في جبين الفرس ليس إلا من لطمة الصبح، ولكن هذا الفرس لا يسكت على ضيم ولا يقابل الاعتداء بالمودة، شأنه شأن صاحبه، وليس كأولئك الذين يسكتون على الاعتداء ويعللون ذلك بالكرم والتسامح. خلاصة القول أن الفرس أراد أن يقتص من الصبح فلم يكتف أن يلطمه لطمة واحدة، بل خاض بقوائمه في أحشاء الصبح، فابيضت هذه القوائم فانظر إلى هذين التعليلين، بياض جبهة الفرس، كان بسبب لطمة الصبح، وبياض قوائمه لأنه أراد أن يقتص من الصبح فخاض في أحشائه، فانظر كيف جعل للصبح احشاءً

<sup>(</sup>١) ديوان المتنبي ١/٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) اليتيمة ٢/٢٣٦٢.

وهي استعارة مكنية فيها حسن تخييل كما عرفت من قبل.

(ه) ومن حسن التعليل قول أبي هلال العسكري $^{(1)}$ :

والعذار هو أول ما يبدو من الشعر على الخدّ، وللبنفسج ورق يبدو من خلفه يشبه السان، وأبو هلال يريد أن يعلل لهذه الظاهرة وهي كون هذا الورق يبدو من خلف البنفسج، فكيف يعللها وبم؟، يقول لقد زعم البنفسج زعماً غير صحيح، وادّعى دعوى كاذبة، زعم أنه يشبه عذار ممدوحه، ولا بد للمدّعي افتراء أن ينال جزاءه، وهذا ما كان للبنفسج بالفعل فلقد سلّوا لسانه من قفاه عقاباً له على ذلك الزور وهذا الافتراء.

(٦) ومن حسن التعليل قول أبي طالب المأموني في مدح بعض الوزراء $^{(7)}$ :

فهو يدّعي بأن هذا الوزير لا ينام، لأن في النوم راحة ولكن لما كانت عادة السائلين أن يأتوا نهاراً ليُعْطَوا ما سالوا، أما في الليل فهم منقطعون عن السؤال، لذا فإن هذا الوزير ينام ليلاً علّه يراهم في منامه فيستريح لرؤيتهم.

(۷) ومن بديع حسن التعليل قول ابن المعتز $^{(7)}$ :

قَالُوا اشْتَكَتْ عَيْنُهُ فَقُلْتُ لَهُ مِنْ كَثْرَةِ الْقَتْلِ نَالَهَا الوَصَبُ حُمْرَتُهَا مِنْ دَمَاءِ مَنْ قَتَلَتْ وَالدَّمُ فِي النَّصْلِ شَاهِدٌ عَجَبُ

ونحن نعلم أن العين تشتكي بسبب الرمد أو المرض، ولكن ابن المعتز عدل عن هذه العلة، وبين أن شكوى العين ليست لشيء من هذا، إنما شكواها لكثرة من قتلت من أولئك الذين أصابتهم سهامها، فحمرةُ العين ناشئةٌ عن كثرة القتل، وهي من دم أولئك الذين قتلتهم بغير قود – أى دية –.

(٨) ومن حسن التعليل قول الرافعي – رحمه الله -:

<sup>(</sup>١) ديوان العسكري ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>r) الأيضاح ٦/٠٧، الرواح: وقت العشى أي علَّهُ يرى طيف السائلين ليلاً (وقت العشى).

<sup>(</sup>٣) ديوان ابن المعتز ص ٣٤، الوصب: المرض، النصل: حد السيف.

<sup>(</sup>٤) امتهد: أي اتخذ الصحراء مهداً، والمعنى كانت الصحراء مهد الإسلام ليكون المسلمون أساداً؛ إذ مهدُ الأسود الصحراء.

- (٩) ومن هذا القبيل حسن التعليل في رجم الزاني المحصن أي المتزوج «أنه بهذه الفاحشة يهدم بيت الزوجية» فهو يرجم بالحجارة ليعرف أن هذه الحجارة هي حجارة البيت الذي هدمه.
- (١٠) ومن هذا القبيل ما قيل «إن الله لم يخلق المرأة من رأس الرجل حتى لا تستعبده وتذله وله ولا يستعبدها ويسلبها شخصيتها، وإنما خلقت من ضلع قريب من القلب حيث الحنان والرحمة» وهذا كثير، وبخاصة عند المتأخرين.

ونظرة في الأمثلة المتقدمة تجد أن حسن التعليل يقوم على المبالغة، ولكننا في بعض الأحيان كما رأينا نجد فيها تكلفاً وتصنعاً كما رأينا في تعليل زلزال مصر وعدم نزول الغيث.

#### المبحث الخامس، تأكيد المدح بما يشبه الذم وعكسه أي تأكيد الذم بما يشبه المدح،

جعلوا هذا القسم من المحسنات المعنوية في علم البديع فالأول، وهو تأكيد المدح بما يشبه الذم، وله اسلوبان من القول:

الأسلوب الأول: أن يذكر صفة ذم منفية، ثم يأتي باداة الاستثناء، فيتوهم السامع أنه يريد أن يستثني من هذا المنفي شيئاً يذم به الممدوح، ذلك لأن المستثنى يخالف المستثنى منه، فإذا قلنا: «استيقظت الأمم المظلومة من رقدتها إلا أمتنا» فالمستثنى هنا مخالف للمستثنى منه.

ففي هذا الاسلوب ننفي عيباً ثم نستثنى شيئاً، إلا أن هذا المستثنى عند التأمل نجده مدحاً أخر. استمع إلى قول النابغة الذبياني(١):

وَلاَ عَيْدِبَ فِيهِمْ غَيْدَ أَنَّ سُيُوفَهُمُ بِهِنَ قُلُولُ مِنْ قِرَاعِ الكَتَائِبِ

فقد نفى العيب كما رأيت بقوله: (ولا عيب فيهم)، ثم جاء بأداة الاستثناء فتوهم أنه يريد أن يثبت عيباً، ولكن هذا الذي استثناه لم يكن سوى مدح على مدح.

وجعلوا منه قوله سبحانه - ما قاله السحرة لفرعون -: (وَمَا تَنْفَرُ مِنَّا إِلاَّ أَنْ آمَنَّا بِآياتِ رَبِّنَا لَمَّا جَاءَتُنَا) [الأعراف ١٢٦]، وقوله سبحانه: (قُلْ يَا أَهْلَ الْكَتَابُ هَلَ تَنْفَعُونَ مِنَّا إِلاَّ أَنْ أَمْلًا الْكَتَابُ هَلَ تَنْفَعُونَ مِنَّا إِلاَّ أَنْ أَمْلًا اللَّهِ العَزيزِ الحَميل) أَمَنًا بِاللهِ العَزيزِ الحَميل)

<sup>(</sup>١) الايضاح ٦/٥٧، القلول: الثاوم جمع ثام، القراع: المجالدة، الكتائب: الجيوش.

[البروج ٨]، كذلك قوله سبحانه: (لا يَسْمَعُون فِيهَا لَغُواً وَلاَ تَأْثِيماً إلاّ فِيلاً سَلاماً سَلاماً سَلاماً) [الواقعة ٢٥- ٢٦] قال ابن الرومي:

لَيْسَ بِهِ عَيْبٌ سِوَى أَنَّهُ لاَ تَقَعُ الْعَيْسَنُ عَلَى شَبَهِهِهِ لَيْسَ فَي شَبَهِهِ فَي فَال آخر:

ولاَ عَيْسِ فِي مَعْرُوفِهِ مْ غَيْسِ أَنَّهُ يُبِيِّنُ عَجْنَ الشَّاكِرِينَ عَنِ الشُّكْسِ وَلاَ عَيْسِ الشُّكُسِ وقال ابن نباتة المصري:

ولاً عَيْبَ فِيهِ غَيْرَ أَنِّي قَصَدْتُهُ فَأَنْسَتْنِيَ الأَيِّامُ أَهْلِلَّ وَمَوْطِنَا وقال آخر:

وَلاَ عَيْهِ بَ فِيكُمْ غَيْهِ أَنَّ ضُيُوفَكُمْ تُعَابُ بِنِسْيانِ الْأَحِبَّةِ وَالوَطَانُ وَلاَ عَيْهِ وَالوَطَانُ وَالوَطَانُ وَقَالَ صَفَّى الدين الحلي:

لاَ عَيْبَ فِيهِم سِوَى أَنَّ النَّزِيلَ بِهِم مُ يَسلُو عَنِ الأَهْمِلِ وَالأَوْطَانِ وَالحَشَمِ

الاسلوب الثاني: أن يذكر المتكلم صفة مدح ثم يستثني منها صفة، فيظن أن المستثنى مذموم، ولكن في الحقيقة يكون مدحاً على مدح، ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «أنا أفصح العرب بيد أني من قريش» ومنه قول النابغة الجعدي (١)؛

فتى كَمُلَت أَخْلاقُهُ غَيْرَ أَنّه جَوادٌ فَمَا يُبْقِي عَلَى المَالِ بَاقِيا وقول الآخر:

وَجُوهُ كَأَزْهَارِ الرِّيَاضِ نَضَارَةً وَلَكِنَّها يَـوْمَ الهِيَـاجِ صُخُورُ أما تأكيد الذم بما يشبه المدح فله اسلوبان كذلك:

الأول: أن ينفي صفة خير ثم يأتي بأداة الاستثناء فيتوهم أنه يريد مدحاً.

الثاني: أن يثبت صفة ذمِّ ثم يأتي بأداة الاستثناء فيتوهم أنه يريد مدحاً إلا أن المستثنى بكون ذماً كذلك.

ومثال الأسلوب الأول: «لا خير فيهم إلا أنهم يجبنون عن الحق»، • لا أيمان لهم إلا أنهم

<sup>(</sup>١) ديوان النابغة الجعدى ص ١٧٣.

يضيعون الأمانة»، «لا جمال في القصيدة إلا أنها معوجة الوزن»، «لا فائدة في الكتاب إلا أنه كثير الأخطاء اللغوية»، «لا عمق في البحث إلا أنه كثير الاستطراد».

ومثال الأسلوب الثاني: «قوم يخشون اعداءهم إلا أنهم يَفْتكون بنويهم»، «هم يبذرون المال إلا أنهم يسلبون حقوق الناس»، «هم يضحكون لخصومهم إلا أنهم قساة على بني جلدتهم»، «يكثرون من اللغو في الباطل إلا أنهم يسكتون عن الحق» ومنه قول الشاعر:

لَئِيهِ مُ الطِّبَاعِ سِوَى أنَّده حَبَانٌ يَهُ ونُ عَلَيهِ الهَ وَانُ

#### المبحث السادس: اسلوب الحكيم:

من المحسنات المعنوية اسلوب الحكيم، وتدرك لأول وهلة من هذه التسمية، أنه يبنى على الحكمة في مخاطبة الناس، فاسلوب الحكيم أن تحدث المخاطب بغير ما يتوقع وهو ضربان:

الأول: إما أن نتجاهل سؤال المخاطب فنجيبه عن سؤال آخر لم يسأله.

الثاني: وإما أن نحمل كلامه على غير ما كان يقصده ويريده، وفي هذا توجيه للمخاطب إلى ما ينبغي عليه أن يسأل عنه، أو يقصده من كلامه.

ومن أمثلة الضرب الأول قوله سبحانه: (يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْاَهْلَةُ قُلْ هِي مَوْاقِيتُ للنَّاسِ وَالْحَجِّ وَلَيْسَ البِرِّ بِأَن تَأْتُوا البُيُوتَ مِن ظُهُ ورِهَا ولَكَن البِرَ مَن البِرَ مَن البَيُوتَ مِن أَهُ ورِهَا ولَكِن البِرَ مَن البَيوتَ مِن البيوتَ مِن البيوتِ مِن الله عليه وسلم: أبوابها) [البقرة ١٨٩]، فلقد سأل الصحابة رضوان الله عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما بال الهلال يبدو صغيراً ثم يكبر ثم يعود كما بدأ؟» كان سؤالهم عن السبب والعلة، لكن القرآن الكريم قال: (قل هي مواقيت للناس والحج)، وهذه الاجابة ليس عن سبب تغير الهلال، إنما هي عن الحكمة منه، فقد سألوا عن العلة والسبب، ولكن القرآن الكريم أجابهم عن الحكمة من تغير الأهلة وهي أنها مواقيت للناس والحج، سألوا عن شيء ولكنهم أجيبوا عن شيء آخر، وهذا فيه من الحكمة ما فيه، كأنه يقول لهم، حري بكم أن تسألوا عما يمس واقعكم، ألا ترى أنه قال لهم بعد ذلك (وليس البرُّ بأن تأتوا البيوت من ظهورها).

ومثل هذا قوله سبحانه: (يَسْأَلُونَك مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلْ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ فَللوالِلاَيْنِ وَالاَقْرَبِينَ وَالْمَسَاكِينِ وَالْمِن السَبِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيرٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٍ [البقرة ٢١٥]، فقد سالوا عما ينفقون ولكن القرآن الكريم أجابهم عن سُوال آخر وهو كمن ينبغي أن تكون النفقة.

ومثل هذا أن يسائك أحد الطلاب الكسالى عن موعد الامتحان والمادة المقررة فتقول له:
«من أراد النجاح فلا بد أن يشمر عن ساعد الجد». وأن يسائك أحد الجشعين الذين يمتصون دماء الناس وعرقهم «كيف يمكن أن تسترد أمتنا السليب والمقدس؟ كيف تنشيء نفسها تنشئة عسكرية؟» فتجيبه بقولك: «إن أول خطوة في رقي الأمم أن لا يبغي بعضها على بعض، وأن يئخذ الضعيف فيها حقه من غير تعتعة ولا مشقة، وأن يرحم بعضها بعضا»، وإذا سائك مستبد عن عوامل القوة وأسبابها في الأمم أجبته بقولك «إن أول ما تمتاز به الأمم المتقدمة حرية التعبير عن الرأى».

فأنت ترى في هذه الأمثلة جميعاً أن الاجابة لم تكن عن السؤال نفسه، إنما كانت عن سؤال آخر كان حرياً به أن يسأل عنه، وكأننا نقول للسائل بلطف وأدب ونوق: «جدير بك أن تسأل غير هذا السؤال، جدير بك أن تسأل عن كذا وكذا»، وقد تكون عدم الاجابة عن سؤال السائل، لأنه لم يستطع استيعاب السؤال لصغر سنة أو قصر ادراكه.

استمع إلى هذا الأب وقد جاءه ولده يساله عن بعض القضايا التي تاهت فيها الفلسفة وحار بها المتكلمون، جاء يساله عن ما هية الروح وما هية النفس والفرق بينهما، والأب يدرك أن ولده لا يستطيع استيعاب هذه القضايا، فكيف يتصرف مع ولده يا ترى؟ لنستمع إليه:

جَاعِنِ عِي ابْنِ عَيْمًا وَكُنْتُ أَرَاهُ لِعِي رَيْحَانَةً وَمَصْدَرَ أَنْسِ مِ عَالَا مَا النَّفْسُ؛ قُلْتُ إِنَّكَ نَفْسِ عِي قَالَ مَا النَّفْسُ؛ قُلْتُ إِنَّكَ نَفْسِ عِي

ألم تر كيف كان الأب حكيماً حقاً، حيث جنب ولده ما يعسر عليه فهمه ويصعب عليه ادراكه.

قد يسائك سائل وأنت تهاتفه من أين تتكلم، ولا تريد أن تخبره عن المكان الذي أنت فيه، فتقول: «من فمي»، فيدرك ويكف عن السؤال. «قيل إن رجلاً من أهل الحيرة جاء خالد بن الوليد رضي الله عنه فسائله خالد فيم أنت؟ قال في ثيابي فقال علام أنت؟ قال على الأرض فقال: كم سنك؟ قال اثنتان وثلاثون، فقال: اسائك عن شيء وتجيبني بغيره؟ فقال: إنما اجبت عما سائلت».

ومثال الضرب الثاني وهو أن تحمل كلام المخاطب على غير ما يقصد، وهو قريب من الضرب الأول، إلا أن الضرب الأول كان ناشئاً عن سؤال كما رأيت، وإليك بعض الأمثاة التي تبينه، وأظنك قد سمعت حكاية الحجاج، فقد بلغه أن القبعثري، لما ذُكر الحجاج بينه وبين أصحابه في بستان قال: اللهم سود وجهه، واقطع عنقه، واسقني من دمه، فوشي به إلى الحجاج. فلما مثل بين يديه وسأله عن ذلك قال: إنما أردت العنب فقال الحجاج: لأحملنك على الأدهم؛ وكان يقصد أنه سيقيده بالحديد. فقال هذا الرجل «مثل الأمير يحمل على الأدهم

والأشهب»، وقد حمل كلام الحجاج على غير ما قصد، فالأدهم الذي يريد الحجاج القيد، ولكن الرجل حمله على الفرس، قال الحجاج: إنه حديد قال الرجل: «لأن يكون حديداً خير من أن يكون قديداً» (١) ومثل هذا قول ابن حجاج عبد الله بن أحمد البغدادي (٢):

قَالَ ثَقَاتُ تُقَاتُ إِذْ أَتَيْتُ مِ رَاراً قُلْتُ ثُقَاتَ كَاهِلِي بِالأَيَادِي وَالْأَيْدِي وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَلَا الْمِنْدِي وَالْمَالِي وَلَا الْمِنْدِي وَالْمَالِي وَلَا الْمِنْدِي وَلِي وَالْمَالِي وَلَا الْمُنْدِي وَلِي اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّمُ وَاللَّهُ وَاللَّالْمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّالِي وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ ولَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّا لَا اللَّهُ اللَّلّالِي وَاللَّالِي وَاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِ

فانظر إلى هذا الخلق الرفيع وكيف أراد أن يقي صاحبه الذلة، ويذهب عنه الحرج، يقول له أنا ثقلت عليك بكثرة ما أسال، ولكنه يرد هذا المعنى بأن الأمر على العكس من ذلك، فأنت إنما ثقلت كاهلي بالنعم فلك الشكر، قال لقد طولت عليك وأخذت من وقتك، فيقول له لقد أوليت طُولاً – أي نعماً – فيحمل كلمة طولت على غير ما قصدها المتكلم، قال: ابرمت أي جعلتك تسام مني وتضيق بي، فيحملها المخاطب محملاً آخر، فيقول إنما أبرمت حبل مودة وعهد صفاء.

وهاك بعض الأمثلة مما اشتهر في الاسلوب الحكيم. قال الشاعر:

وَلَقَدْ أَتَيْتُ لِصَاحِبِي وَسَالُتُ لَهُ فَي قِرْضِ دِينَارٍ لأَمْرٍ كَانَا

فالمخاطب حمل كلمة عيناً على الذهب، لكن المتكلم حملها على العين الباصرة.. وهذا ما لم يقصده المخاطب.

وقال أخر:

طَـ لَبْ تُ مِنْ لَهُ دِرْهُ مَ الْعَجَ بُ وَمُ الْعَجَ بُ وَهُ الْعَجَ لِ الْعَجَ لِ الْعَجَ لِ الْعَجَ لِ الْعَجَ لِ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وفي هذا صرف للمخاطب عن طلبه للدينار، فقد ذهب الشاعر يشرح له مم يُصنع الدرهم، وأنه من الذهب والفضة ليشعر المخاطب بأنه كان ينبغي له أن لا يطلب مثل هذا الطك.

وسئل أحد العمال: ماذا ادخرت من المال؟ فقال لا شيء يعادل الصحة.

<sup>(</sup>١) المعنى: أن يكون هذا الفرسُ قوباً خبرٌ من أن بكون ضعيفاً.

<sup>(</sup>٢) اليتيمة ٣/٣، نهاية الأرب ١٧١/٧.

وقال الشاعر:

وَلًا نَعَـى النَّاعِـي سَٱلْنَـاهُ خَشْيَـةً وَلِلْعَـينِ خَـوْفَ البَيْـنِ تَسْكَـابُ أمطـارِ أَجَابَ: فَضَى قُـلْنَـا: بِكُـلٍّ فَخَـارٍ أَجَابَ: قَضَى قُـلْنَـا: بِكُـلٍّ فَخَـارٍ

فقد حمل المخاطب كلمة (قضى)على انجاز الحوائج وقضائها، أما المتكلم فقصد منها الموت. وكذلك قوله (مضى) أراد المتكلم (مات)، وحملها المخاطب على أنه ذهب بالفضل ولم يدع لأحد شيئاً.

هذه بعض المحسنات المعنوية ولعل ما اقتصرنا عليه هو أخطرها شأناً وأكثرها فائدة، وقد ذكروا كثيراً من هذه المحسنات كما عرفت من قبل، وإن كان كثير منها لا فائدة فيه، وبعضها متداخلٌ في بعضه الآخر، وثالث فيه تكلف، وإليك بعضها بإيجاز:

#### تجاهل العارف:

### وهو قريب من الاسلوب الحكيم.

وهو أن يسال المتكلم عن شيء يعلمه إلا أنه يظهر بمظهر غير العالم، وذلك لغرض من الأغراض التي يقتضيها المقام، كالتعجب أو التوبيخ أو المبالغة في المدح أو الذم، فمثال التعجب قوله سبحانه: (أفسحر هذا أمر أنتُمر لا تُبصرون إصلوها فاصبروا أو لا تصبروا سواء علَيْكُمر إِنَّما تُجزَون ما كُنْنُم تَعْملُون) [الطور ١٥]، ومثال التوبيخ قولك: «ما بال الشمس ساطعة ألا تستحي مما نحن فيه من ألم ومرارة؟»، ومنه قول الشاعر:

أَيَا شَجَـرَ الخَابُورِ مَالَكَ مُورِقَاً كَأَنُّكَ لَمْ تَجْرَعْ عَلَى ابْـنِ طَريـفِ

ومثال المبالغة في المدح قول البحتري $^{(1)}$ :

أَلَمْ عُ بَـرْقِ سِلَرَى أَمْ ضَلَوْءُ مِصْبَاحِ؟ أَمْ وقول محمد الأسمر:

> زَهْرُ الرَّبِيسِعِ يُرى أَمْ سسادَةٌ نُجُسِبُ ومثال المبالغة في الذمّ قول زهير:

وما أُدْرِي وَسَوْفَ إِخَالُ أَدْرِي

أم ابْتِسَامَتُ هَا بِالْمُنْظَرِ الضَّاحِي؟

وَزَهْ لِهُ أَيْنَ عَلَى أَمُ حَفْلَ لَهُ عَجَبُ

أقَـــومُ اَلُ حِصْــنٍ أَمْ نِـسـاءُ

(١) ديوانه: ص ٢٢، العمدة ٢/٢٥.

490

وقواك: «لا أدري اقلوبهم من صخر أم عقولهم».

والحق أن هذا الضرب حري به أن يكون في علم المعاني، فهو إلى أبوابه أقرب وبموضوعه ألصق، وكثير من هذه المحسنات كذلك، ولقد أحسن السكاكي صنعاً حينما عدّ كثيراً منها من علم المعاني، وقد آثرت أن أنبه على هذه القضية.

#### العكس:

وهو أن نقدم في الكلام جزءاً ونؤخر جزءاً آخر، ثم نعكس فنجعل المقدم مؤخراً، والمؤخر مقدماً، وقد يكون في جملة واحدة كقولك: «المعري شاعر الفلاسفة وفيلسوف الشعراء»، و «علي محمود طه شاعر المهندسين ومهندس الشعراء» وقولك: «كلام الملوك ملوك الكلام».

وقد يكون في جملتين كقوله سبحانه: (بُخْرِجُ الحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَبُخْرِجُ المَيِّتَ مِنَ الْمَيِّتِ وَبُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ اللَّهِ الْمَيْتِ وَبُخْرِجُ الْمَيْتُ مِنَ العكس قول الحَيِّ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللْمُولِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

طَوَيْتُ بِإِحْسَرَاذِ الفُنُسُونِ وَنَيْلِهِسَا دِدَاءَ شَبَسَابٍ وَالجُنُسُونُ فُنُسُونُ فُنُسُونُ فُنُسُونُ فُنُسُونُ جُنُسُونُ فَحَلَّهُا تَبَيَّسَنَ لِسِي أَنَّ الفُنُسُونَ جُنُسُونُ

وحينما طغت الصنعة البديعية، وبعدت عن الموطن الأساسيّ للبلاغة، صار العكس عكس ما تقتضيه قواعد البلاغة كقول ذلك القائل:

كَائَنَا وَالمَاءُ مِنْ حَولِنَا قَولُ القائل: وَقَريب مِنْ هذا قول القائل:

إِنَّ الْوَجِدِ فَي فُوادِي تَرَاكُدُمُ لَيْتَ عَيْنِي قَبْسِلَ الْمَاتِ تَراكُدمُ فِي هَوَاكُمُ

والحق أن قضية العكس يمكن أن تقبل إذا كانت تعكس غرضاً بيانياً لتجليه، وإذا كان يقتضي ذلك المقام، ونظن أن للعكس المقبول صلة بعلم المعاني كذلك. ألا ترى إلى قوله تعالى: (لا هُن ّحل ً لَهُم ولا هُم أيحلُون لَهُن )، وإلى قوله: (بُخرِج الحَي من المَيت ويَخرِج المَيت ويَخرِج المَيت من الحَي ّ من المَيت ويتخرِج المَيت من الحَي ّ والأنعام ٩٥]، فانظر إلى التغاير في النظم وكيف عبر بالاسم تارة في قوله: «هن حل» وبالفعل تارة في قوله: «ولا هم يحلون» وكذلك الآية الثانية.

#### الشاكلة:

وهي أن نقصد شيئاً بلفظ آخر؛ اعني أن نذكر كلمة ولكننا لا نريد معنى هذه الكلمة، وإنما ذكرناها لوقوعها في مصاحبة لفظة تشبهها.

استمع إلى قوله سبحانه: (وَجَزَاء سَيِنَة سَينَة منْلُها) [الشورى ٤٠]، إن جزاء السيئة لا يسمى سيئة، ولكن لما ذكرت كلمة السيئة أولاً ذكرت كلمة السيئة ثانية من باب المشاكلة. ومثله قوله سبحانه: (فَسَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُم فَاعْتَدُوا عَلَيه) [البقرة ١٩٤]، ألا ترى أن رد الاعتداء لا يسمى اعتداء ولكنها المشاكلة ومنه قوله سبحانه: (تَعْلَم مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَم مَا فِي نَفْسِك) [المائدة ١١٦]، ومنه قوله سبحانه: (نَسُوا الله فَنَسِيهُم) [التوبة ١٧].

#### اللفوالنشر

وهو أن نذكر عدة أشياء ثم نذكر لكل واحد ما يناسبه وما يتصل به اعتماداً على فهم المخاطب، وهو قسمان:

- ١- اللف والنشر المرتب: وهو أن نذكر الأشياء المتعددة، ثم نذكر ما يتصل بها على سبيل الترتيب، الأول للأول والثاني للثاني وهكذا.
- ٢- اللف والنشر المشوش: وهو أن نذكر الأشياء ثم نذكر ما يتصل بها، ولكن لا على سبيل
   الترتيب، فربما نذكر المتقدم للمتأخر والمتأخر للمتقدم وهكذا.

وإليك الأمثلة لكل قسم من القسمين:

- فمن أمثلة القسم الأول: (ومَن رَحْمَتِه جَعَلَ لَكُمُ اللَّبُلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيه وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْله) [القصص ٧٣]، فقد جمع الليل والنهار ثم ذكر لكلٍ ما يختص به، فذكر أولاً ما يختص بالليل وهو (لتبتغوا من فضله)، ومنه قول الشاعر (١):

عُيُ ونٌ وَأَصْدَاغُ وَفَرْعُ وَقَامَ لَهُ وَخَالٌ وَوَجْنَاتُ وَفَرْقُ وَمَرْشَ فَ

<sup>(</sup>١) اصداغ: جمع صدغ: وهُو جانب الوجه من العين إلى الأنن، الفّرع: الشّعر التام، الفرق: الفرقُ من الرأس: الفاصل بين صفين من الشعر، المرشف: موضع الرشف وعنى به هنا الفم، بانة: مؤنث البان: وهو ضربٌ من الشجر سبط القوام ليّن، ورقه كورق الصفصاف يُشبه به الحسان، القرقف: هو الماء البارد الصافي.

سُدُ وَ وَ وَدَيْحَانُ وَلَدْ لِلَّهِ وَبَالْتَ وَ وَمَسْكُ وَيَاقُوتُ وَصُبْحٌ وَقَرْقَ فَ فَ وَمَ الله وَالنشر المشوش: كقول الشاعر (١):

وَلَحْظُ لَهُ وَمُحَيَّاهُ وَقَامَتُ لَهُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ البَّانِ وَالسِّرَاحُ

فبدرُ الدُّجا: راجع إلى المحيّا الذي هو الوجه، وقضيب البان راجع إلى القامة، والراح راجع إلى اللحظ.

<sup>(</sup>١) البان: ورد معناها في شرح البيت السابق، الراح: الخمر.

# الفصل الثاني الحسنسات اللفظيسة

### المبحث الأول: الجناس:

من المحسنات اللفظية الجناس، ولعله زينتها وأشهرها، ولذا خصّه والسجع الشيخ عبد القاهر بالذكر، ويسمى المجانسة والتجانس، وهو أن يتفق اللفظان في النطق ويختلفا في المعنى، ومعنى هذا أنك تذكر الكلمة في موضعين فيكون لها في كل موضع معنى يختلف عن الآخر، وقد تكون الكلمتان اسمين أو فعلين، أو تكون احداهما اسما والأخرى فعلاً، وهو قسمان: جناس تام وجناس ناقص.

فالجناس التام أن تتفق الكلمتان في أربعة أشياء.

٧- في الشكل.

١- في نوع الحروف.

٤- وفي الترتيب.

٣- فيي العبيدد.

والجناس الناقص أن تختلف الكلمتان في واحد من هذه الأربع. واعلم أن الجناس إنما يقبل في الكلام إذا كانت الصنعة فيه توافق الطبع، قال الشيخ رحمه الله:

«أما التجنيس فإنك لا تستحسن اللفظتين إلا إذا كان موقع معنييهما من العقل موقعاً حميداً، ولم يكن مرمى الجامع بينهما مرمى بعيداً، اتُراك استضعفتْ تجنيس أبي تمام في قوله (١):

ذَهَبَتْ بِمُذْهَبِهِ السَّمَاحَةُ فَالْتَوَتْ فَيِهِ الظُّنُونُ أَمَذْهَبِهِ السَّمَاحَةُ فَالْتَونُ

واستحسنت تجنيس القائل (حتى نجا من خوفه وما نجا)<sup>(٢)</sup>وقول المحدث هو أبو الفتح البستى على الأصبح:

نَاظِ رَاهُ فِيمَا جَنَى نَاظِ رَاهُ أَوْ دَعَانِ عِي أَمُتْ بِمَا أَوْدَعَانِ عِي

<sup>(</sup>١) ديوان أبي تمام ١٢٩/١، والبيت من قصيدة في مدح الحسن بن وهب. ذهبت بمذهبه: يحتمل وجهين فتح الميم وضمها، فعلى الفتح يكون المعنى: ذهبت بطريقته السماحة أي غلبت عليه، كما يقال: «ذهب فلانٌ بالمجد» أي حازه وصار له، وعلى الضم يكون المعنى ذهبت بثيابه المُذهبة. أي أنه يخلعها ويبذلها هبةً وعطاءً، مُذهب: ادمانٌ وتوسوسٌ في عمل ما. يقول: «إنه يبذلُ حتى رداءه الثمين في العطاء حتى النبس أمره على الناس فلم يدروا إذا كان ما يصدر منه عن عقيدة عاقلة أم أنه خرج فيه عن طوره لأنه خرق به مألوف عادته، والمعنى أنه يدأب على ما يثير دهشة الأخرين من العطاء فلا يغتون له تفسيراً».

<sup>(</sup>٢) (نجا) الأولى بمعنى احدث - من الحدث الذي ينقض الوضوء - والثانية بمعنى خلَّصَ.

الأمر يرجع إلى اللفظ؟ أم لأنك رأيت الفائدة ضعفت عن الأول وقويت في الثاني؟ ورأيتك لم يزدك بمذهب ومذهب على أن أسمعك حروفاً مكررة، تروم لها فائدة فلا تجدها إلا مجهولة منكرة، ورأيت الآخر قد أعاد عليك اللفظة كأنه يخدعك عن الفائدة وقد أعطاها، ويوهمك كأنه لم يزدك، وقد أحسن الزيادة ووفاها، فبهذه السريرة صار التجنيس – وخصوصاً المستوفى منه المتفق في الصورة – من حلى الشعر، ومذكوراً في أقسام البديع.

فقد تبين لك أن ما يعطي التجنيس من الفضيلة أمر لم يتم إلا بنصرة المعنى، إذ لو كان باللفظ وحده لما كان فيه مستحسن، ولما وجد فيه إلا معيب مستهجن ولذلك ذم الاستكثار منه والولع به، وذلك أن المعاني لا تدين في كل موضع لما يجذبها التجنيس إليه، إذ الألفاظ خدم المعاني والمُصرِفّة في حكمها، وكانت المعاني هي المالكة سياستها، المستحقة طاعتها، فمن نصر اللفظ على المعنى كان كمن أزال الشيء عن جهته وأحال عن طبيعته، وذلك مظنة من الاستكراه، وفيه فتح أبواب العيب والتعرض والشين...».

«... وعلى الجملة فإنك لا تجد تجنيساً مقبولاً ولا سجعاً حسناً، حتى يكون المعنى هو الذي طلبه واستدعاه، وساق نحوه، وحتى تجده لا تبتغي به بدلاً، ولا تجد عنه حولاً، ومن هاهنا كان أحلى تجنيس تسمعه، وأعلاه وأحقه بالحسن وأولاه ما وقع من غير قصد من المتكلم إلى اجتلابه وتَأهُّب لطلّبه، أو ما هو لحسن ملائمته – وإن كان مطلوباً – بهذه المنزلة، وفي هذه الصورة. وذلك كما يمثلون به أبداً قول الشافعي – رحمه الله تعالى – وقد سئل عن النبيذ فقال: «اجمع أهل الحرمين على تحريمه» ومما تجده كذلك قول البحتري (١):

يَعْشَى عَنِ المَجْدِ الغَبِحيُّ وَلَـنْ تَـرى في سُـفُدُدٍ أَرَبَـاً لِغَيْـرِ أَرِيـبِ»<sup>(٢)</sup> وإليك أمثلة لكل من النوعين.

(۱) الجناس التام: قال تعالى: (وبَوْم َ تَقُوم السَّاعَةُ يُقْسم المُجْرِمُونَ مَا لَبِنُوا غَبْر سَاعَة) [الروم ٥٥]، فقد ذكرت الساعة مرتين ولكل منهما معنى، فالساعة الأولى القيامة، والثانية الجزء من الزمن. ومنه قولك: «علا قدر النبي صلى الله عليه وسلم على كل قدر» فالكلمة الأولى فعل، والثانية حرف. وقال الشاعر:

نَاظِ رَاهُ فِيمَا جَنَى نَاظِ رَاهُ أَوْ دَعَانِي بِمَا أَمُتْ أَوْدَعَانِي

<sup>(</sup>١) ديوان البحتري ١/٥٤/، والبيت من قصيدة في مدح اسحق بن توبخت، يعشى: من عشى: أي ساء بصره في الليل والنهار، السؤدد: الشرف والرفعة.

<sup>(</sup>٢) أسرار البلاغة ص ١٧ – ٢٠.

فالكلمة الأولى وهي ناظراه فعل أمر مبني على حذف النون، والألف فاعل، والكلمة الثانية مرفوعة بالألف لأنها مثنى، وكذلك كلمة أو دعاني، فهي مركبة من كلمتين (أو) وهي حرف عطف، ودعاني وهي فعل أمر بمعنى اتركاني، وأما أو دعاني الثاني فهي فعل ماض.

ومنه قول أبي تمام:

فَأَصْبُحَتْ غُـرَدُ الْأَيِّامِ مُشْرِقَاةً بِالنَّصْرِ تَضْحَاكُ مِنْ أَيَّامِكَ الغُـرَدُ فَأَصْبُكَ الغُـرد فالغرر الأولى بمعنى البياض والاشراق، والثانية بمعنى الكرم والشرف.

وقال كذلك<sup>(١)</sup>:

مَا مَاتَ مِنْ كَرَمِ الزَّمَانِ فَإِنَّهُ يَحْيَا لَدَى يَحْيَى بِنِ عَبْدِاللّه في رثاء فـ (يحيا) الأولى من الحياة وهي فعل، والثانية اسم لشخص، ومنه قول الآخر في رثاء صغد:

وَسَمَّيْتُهُ يَحْيَى لِيَحْيَا فَلَمْ يَكُنْ إلى رَدِّ أَمْ رِ اللَّهِ فِيهِ سَبِيلُ وقال أبو نواس<sup>(۲)</sup>:

عَبَّاسُ عَبَّاسُ إِذَا احْتَدَمَ الوَغَـــى والفَضْلُ فَضْـلُ وَالـرَّبِيــعُ ربِيــعُ ربِيــعُ ربِيــعُ وقال المتنبى:

لسَيْفِ النَّوْلَةِ اتَسَقَتْ أُمُ ورُ رَأَيْنَاهَا مُبَدَّدَةَ النِّظَامِ سَامِ وَحَامٍ فَلَيْسَ كَمِثَّا بِ سَامٍ وَحَامٍ فَلَيْسَ كَمِثَّا بِ سَامٍ وَحَامٍ

ف (سام وحام) في الشطر الأول من البيت الثاني هما ولدان من أولاد نوح عليه السلام وقوله (سام وحام) في الشطر الثاني من السمو والحماية، وقال أبو سعيد المخزومي (٢):

- حَــدَقُ الآجَــال آجَــال أَجَــال وَالهَــوى الْـمَـر، قَــتّــال

فالآجال الأولى جمع (إجْل) بكسر الهمزة وسكون الجيم: وهو القطيع من بقر الوحش،

<sup>(</sup>۱) دیوان أبي تمام ۲٤۱/۱

<sup>(</sup>۲) دیوان أبي نواس ص ۹۲

<sup>(</sup>٣) الوافي في العروض والقرافي، ورقة ٦٦، تحرير التحبير ص ٣٩٣

والثانية جمع (أُجَلُ) بفتح الهمزة وفتح الجيم وهو أمد العمر.. وقال أبو تمام (٤):

إِذَا الْخَيْلُ جَابَتْ قَسْطُلَ الْحَرْبِ صَدَّعُوا صَدُّورَ الْعُوالِي فِي صُدُورِ الْكَتَابِبِ

ف (صدور) الأولى بمعنى أعالي الرماح، والثانية نحور الأعداء. وقال آخر: إذا رَمَاكَ الدَّهْ رُ في مَعْشَر رِ قَدْ أَجْمَاعَ النَّاسُ عَلَى بُغْضِهِمْ

وَ الْمُوسِمُ مَا دُمُّتَ فِي دَارِهِمَ وَأَرْضِهِمْ مَا دُمُّتَ فِي أَرْضِهِمْ فَدارِهِمَ مَا دُمُّتَ فِي دَارِهِمَ

(فدارهم) الأولى وهي فعل أمر والثانية اسم، وكذلك (أرضهم) فالأولى أمر والثانية اسم. وقال أبو العلاء المعرى:

لَمْ نَلْقَ غَيْرَكَ إِنْسَانَا يُلاذُ بِهِ فَلا بَرِحْتَ لِعَيْنِ الدَّهْرِ إِنْسَانَا لَمْ نَلْقَ غَيْر الدَّه بني أدم، والثانية ما يُرى في سواد العين. وقال أبو الفتح

كُـلُّ كُمْ قَـدْ أَخَـذَ الجَـامَ وَلاَ جَــامَ لَــامَ لَــنَــامَ مَـا الّـذي ضَــرُّ مُـديــرَ الجَـام لَــوْ جَـامَـلنَــا

فاللفظ الأول مركب من كلمتين هما (جام) بمعنى الكأس، و (لنا) جار ومجرور، والثاني مفرد وهو فعل ماض من المجاملة، بمعنى (عاملنا بالجميل).

#### ومثل هذا الأقوال المشتهرة:

رَأَيْتُ النَّاسَ قَدْ مَالَوا إلى مَنْ عِنْدَهُ مَالُوا وَمَانُ لاَ عِنْدَهُ مَالُوا وَمَانُ لاَ عِنْدَهُ مَالُوا رَأَيْتُ النَّاسَ قَدْ ذَهَبُوا إلى مَانْ عِنْدَهُ ذَهَبُوا وَمَانُ لاَ غِنْدَهُ ذَهَبُوا فَعَنْهُ النَّاسُ قَدْ ذَهَبُوا وَمَانُ لاَ غِنْدَهُ ذَهَبُوا

(٢) الجناس الناقص: قلنا إن الجناس الناقص أنْ تختلف الكلمتان في نوع الحرف أو شكله أو عدده أو ترتيبه. فالاختلاف في نوع الحروف كقوله تعالى: (فَأُمَّا اليَتيم َ فَلاَ نَتْهُ وَامَّا

<sup>(</sup>١) ديوان أبي تمام ٢٠٧/١، والبيت من قصيدة في مدح أبي دلق العجلي، يقول: إذا شقّت الخيلُ غبار الحرب فإنهم يطعنون الأبطال بالرماح حتى يكسّروها في صدورهم.

<sup>(</sup>٢) الايضاح ٩٤/٦، معاهد التنصيص ٢٢١/٢.

السَائِلَ فَلاَ تَنْهَرَ) [الضحى ٩- ١٠]، فقد اختلف اللفظان (تقهر وتنهر) في حرفي القاف والنون. وقال تعالى: (وَهُم ٰ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَنْأُونَ عَنْهُ) [الأنعام ٢٦]، فاختلفت الكلمتان في حرف الهمزة وحرف الهاء. ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «الخيل معقود في نواصيها الخير» (۱) فاختلفت الكلمتان (الخيل والخير) في حرف اللام والراء. وقال تعالى: (وَإِذَا الخير، أَمْرُ مِنَ الأَمْنِ أَو الخَوفِ أَذَاعُوا بِهُ) [النساء ٨٣]، فكلمة (أمر) وكلمة (أمن) اختلفتا في حرف الراء وحرف النون. وقوله تعالى: (ذِلْكُم ٰ بِمَا كُنْنُم ٰ نَفْرَحُونَ فِي الأَرْض بغير الْحَق وَبِما كُنْنُم ٰ تَمْرَحُون) [غافر ٢٥]، وقال البحتري (٢):

ألمَا فَاتَ مِنْ تَالقِ تَاللقِ تَاللفِ أَمْ لِشَاكِ مِنَ الصَّبَابَةِ شَافِ فَاللهِ المَّافِ مَا فَاللهِ فَال فاختلفت كل كلمتين من (تلاق وتلاف) و (شاك وشاف) في حرف من حروفهما وقال كذلك (٣):

نَسْيِ مُ السرَّوْضِ فِ مِي رِيحٍ شَمَ اللهِ وَصَدَوْبُ المُسنَّنِ فِ مِي رَاحٍ شَمَ ولِ فَسَي رَاحٍ شَمَ ولِ ف ومن الاختلاف في شكل الحروف قول ابن الفارض (٤):

هالا نَهَاكَ نُهَاكَ عَنْ لَوْمِ امْسرىءٍ لَمْ يُلْفَ غَيْسرَ مُنَعَّسِمٍ بِشَقَساءِ

ف (نهاك) الأولى مفتوحة النون وهي فعل، والثانية مضمومة وهي بمعنى العقل ومنه قول أبى العلاء (٥٠):

والحُسْمَنُ يَظْهَرُ فِي بَيْتَيْمِنِ رَوْنَقُهِ بَيْتٍ مِنَ الشِّغْمِ أَوْ بَيْتٍ مِنَ الشَّعْمِ رَ

فالأول ساكن العين بمعنى النظم، والثاني مفتوح العين وهو الشَعر المعروف، وكقوله تعالى: (وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا فِيهِم مُنْذُرِينَ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُنْذُرِينَ) [الصافات ٧٧ – ٧٦]، فالمنذرين الأولى بكسر الذال اسم فاعل، والثانية بفتح الذال اسم مفعول.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم - كتاب الزكاة - باب اثم مانع الزكاة حديث ١٦.

<sup>(</sup>٢) ديوان البحتري ٢٠١/٦، التلافي: التدارك. والمعنى: هل يمكنُ أن يُدْركَ ما فاتا؟.

رُ ) ديوان البحتري ١٦٠/٢، العمدة (١٦٣٧، الصوب: الأنصبابُ والنزول، المزن: السحاب، شمول: الخمر، وقيل البارد

منها، الراح: الوعاء الذي يوضع الخمرُ فيه. (٤) ديوان ابن الفارض ص ٦٧.

<sup>(</sup>٥) ديوان سقط الزند ص ١٠٧.

ومن الاختلاف في عدد الحروف قوله تعالى: (وَالْتَغَتِ السَّاقَ بِالسَّاقَ إِلَى رَبِّكَ يَوْمَنِذَ الْمَسَاقَ ) [القيامة ٢٩ – ٣٠]، فعدد حروف المساق زائد على عدد حروف كلمة الساق. وقول الخنساء في رثاء أخيها صخر:

إنَّ البُكَاءَ هُ وَ الشِّفَاءَ مِنَ الجَوَى بَيْنَ الجَوَانَجَاءَ هُ وَالشِّفَاءَ مِنَ الجَوَى بَيْنَ الجَوَان فالجوانح عدد حروفها زائد عن عدد حروف كلمة الجوى. وكقول أبي تمام (١):

يَمُدُّونَ مِنْ أَيْدٍ عَوَاصِ عَوَاصِمِ تَصُدولُ بِأَسْيَافٍ قَواضٍ قَوَاضِبِ فَوَاضِبِ وَقَالِ البحترى (٢):

لَتِّنْ صَدَفَتْ عَنَّا فُرُبَّةَ أَنْفُسٍ صَوادٍ إِلَى تَلِّكَ الخُدُودِ الصَوادِ فِ لَكُن صَدَفَ الْمُدُودِ الصَوادِفِ وَقَالَ حسان بن ثابت رضي الله عنه (٣):

وكُنَّا متى يَغْذُ النَّبِيُّ قَبِيلَةً نصل ْجَانِبَيْهِ بِالقَنَا وَالقَنَابِلِ وَكُنَّا مِن يَغْدُ اللَّه عنه الله عنه الله بن رواحة - رضي الله عنه -:

وَتَحْمِلُ أُ النَّاقَ أُ الأَدْمَاءُ مُعْتَجِ رَاً بِالبُرْدِ كَالبَدْرِ جَلَّى نُورَهُ الظُّلُمَا (٤) والشاهد في قوله: «البرد وكالبدر» ومنه قول أبي الطيب (٥):

مُنَعً مَ الطَّيْسِ الوُّقُوعِ المُنَّعِ الطَّيْسِ الوُّقُوعِ المُنْعُ الطَّيْسِ الوُّقُوعِ ا

أي ممنعة يمنعها أهلها ويحمونها، ورداح صفحة الالية أو ثقيلة الأوراك والشاهد في قوله ممنعة ومنعمة.

<sup>(</sup>١) ديوان أبي تمام ٢١٣/٢، يقول: إنهم يمدون أيديهم الصلبة التي تأبى الذل بسيوف قاطعة تقطع بالحقّ على الباطل.

<sup>(</sup>٢) ديوان البَّحتري ٢/٣/٢، والبيت من قصيدة في مدح اسحق التبريدي، صدفت: مالَّت، الصُوادي: الشديدة العطش، وفي رواية (إلى تلك الوجوه)، الصوادف: المائلة، رُبَّة مثل ثمّة يقال رُبُ وربّة.

<sup>(</sup>٣) ديوان حسان بن ثابت - رضي الله عنه - ص ٣١٥، القنابل: جمع قنبله - بفتح القاف: وهي الجماعة من الخيل ومن الناس. يقول: متى يفزُ النبيُّ قبيلةً نحدق به بخيلنا وسلامنا ذائدين عنه مدافعين.

<sup>(</sup>٤) معتجراً: أي لافاً العمامة على رأسه.

<sup>(</sup>ه) ديوان المتنبي ٨/٨٥٣، امرأةً رداح: ضخمة العجيزة تُقيلة الأوراك، كذلك ناقةً رداح وكبشُ رداح أي ضخمُ الإلية، وبوحةً رداح أي عظيمة. يقول: إذا سمعت الطيرُ لفظها وقعت لحسنه.

وقال أبو تمام<sup>(١)</sup>:

بِيضُ الصَفَائِحِ لا سُودُ الصَحَائِفِ في مُتُونِهِ نَّ جَلاءُ الشَكَّ وَالرِّيَ بِ

حُسَامُ لَكَ فِيهِ لِلأَحْبَابِ فَتْ حَ وَرُمْحُ لَى فِيهِ لِللَّعْدَاءِ حَتْفُ والشاهد في قوله فتح وحتف.

وإليك أمثلة مما اشتهر على الألسنة من هذا النوع من جناس تام أو جناس ناقص.

قال بعض الحكماء: «الدُنيا دارُ مفر وليست دارَ مقرَّ، فلا تَغْتَرَ فيها بِأَملِ فإنما تَفْتَرُ لك عن ألم، فهي إذا حَلَتْ أَوْ حَلَتْ، وإذا رَمَتْ أَوْ رَمَتْ، وإذا أَقْ بَلَتْ بِلَتْ وإذا صَبَتْ أَو أَوْصَبَتْ، وهذه القبور تُبنى ولكننا ما تُبنا، فأدم النظر وكن على حذر، واعلم أن خير المعاني ما يحبب إليك المعالي ويبعدك عن المعاصي».

وقال آخر: «الخيبةُ تَذهب بالهيبة، والمنيَّةُ تضحك من الأُمنية، كما تضحك القبور من القصور، فخذ العبْرة واسكب العبْرة، واعلم أن خير المعاشرة ما يوجب المباشرة، فدع التهجم والتهكم، وتجنب التعدي والتحدي، واحذر العَدْق إلا على عَدُوَّ ادار لك حربته ونَبْلَه، وأراد لك أن تذل وتبلى، واعلم أن لكل مستبد عَلاَماتِ فإذا علا مَاتَ».

### المبحث الثاني: السجع:

من المحسنات اللفظية السجع: وهو أن تتفق الفاصلتان في الحرف الأخير، والفاصلة في النثر كالقافية في الشعر، وتسمى كل من الجملتين فقرة، وأحسن السجع ما تساوت فقرهُ.

واعلم أن السجع مأخوذ من قولهم سجعت الحمامة، ولا يكون محموداً مقبولاً، إلا إذا كان غير متكلف، وكان المعنى تابعاً فيه للفظ فيه تابعاً فيه للفظ فهو من السجع المذموم، وقد ذمه النبي صلى الله عليه وسلم في قوله: «أسجعاً كسجع الكُهّان» (٢).

ومثال السجع المحمود ما جاء في الحديث الشريف: «اللهم أعط منفقاً خلفاً وأعط

<sup>(</sup>١) ديوان أبي تمام ٢٠/١، من قصيدته المشهورة في مدح المعتصم بعد فتح عمورية. وعنى بالمسحائف - جمع صحيفة - وبالصفائح - جمع صفيحة - السيوف.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم كتاب القسامة، باب دية الجنين ووجوب الدية في قتل الخطأ وشبه العمد على عاقلة الجاني باب (١١) حديث ١٦٨٢.

ممسكاً تلفاً»(١)، وقال صلى الله عليه وسلم: «رحم الله عبداً قال خيراً فغنم أو سكت فسلم»(٢).

وقد اختلفوا في وقوع السجع في كتاب الله تعالى فمنعه قوم منهم الرماني والباقلاني فيما كتباه في إعجاز القرآن، وقالوا: إن ما جاء على صورة السجع في كتاب الله كقوله: (يا أَيُهَا المُكنَّزُ فَم فَاتَدر وربَّكَ فَكَبِّر وَثِيَابَكَ فَطَهِر [المدثر ١ - ٤]، وقوله تعالى: (والمُرسَلات عُرفاً فَالعاصفات عَصفاً) [المرسلات ١ - ٢]، وقوله سبحانه: (إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِع مَا لَهُ مِن كَالعاصفات عَصفاً) [المرسلات ١ - ٢]، وقوله سبحانه: (إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِع مَا لَهُ مِن كَالِعَود وَظَل مَندُود) [الواقعة كالعرب عند والمنافود والله والمنافود والله والمنافود والله والمنافود والله والمنافود وقل أمال الباقلاني الكلام في ذلك.

وأجازه قوم منهم ابن الأثير في المثل السائر وإليك شيئاً مما قاله في هذا:

« السجع، وحدُّه أن يقال: تواطُو الفواصل في الكلام المنثور على حرف واحد: وقد ذمه بعض أصحابنا من أرباب هذه الصناعة، ولا أرى لذلك وجها سوى عجزهم أن يأتوا به، وإلا فلو كان مذموماً لما ورد في القرآن الكريم، فإنه قد أتى منه بالكثير، حتى إنه ليؤتى بالسورة فلو كان مذموماً لما ورد في القرآن الكريم، فإنه قد أتى منه بالكثير، حتى إنه ليؤتى بالسورة جميعها مسجوعة، كسورة (الرحمن)، وسورة (القمر)، وغيرهما، وبالجملة فلم تخلُ منه سورة من السور، فمن ذلك قوله تعالى: (إنَّ الله لَعَنَ الكافرينَ وَأَعَدَّ لَهُم سَعِيراً خَالدينَ فيها أَبُداً لا يَجدُونَ ولياً ولا نصيراً) [الأحزاب ١٤]، وكقوله تعالى: (طه مَا أَنْزَلْنَا عَلَيكُ القُرانَ لَنَا التَّمُنَ عَلَي الرَّخْمِنُ عَلَى الرَّخْمِنُ عَلَى الرَّخْمِنُ عَلَى السَّعُلُولُ القُرانَ وَمَا فِي السَّماواتُ ومَا فِي الأرضُ ومَا بَينَهُما ومَا تَحْتَ الثَّرى وإن تَجهرُ القَولُ فَإِنَّهُ بَعْلَمُ السِرَّ وَأَخْفَى اللَّهُ لا إِلهَ إلاَّ هُو لَهُ الاسْمَاءُ الحُسنَى) [طه ١ - ٨] ... بالقولُ فَإِنَّهُ بَعْلَمُ السِرَّ وَأَخْفَى اللَّهُ لا إِلهَ إلاَّ هُو لَهُ الاسْمَاءُ الحُسنَى) [طه ١ - ٨] ... وأمثال ذلك كثير.

وقد ورد على هذا الاسلوب من كلام النبي صلى الله عليه وسلم شيء كثير أيضاً:

فمن ذلك ما رواه ابن مسعود رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «استحيوا من الله حقُّ الحياء» قلنا: إنا لنستحي من الله يا رسول الله. قال: «ليس ذلك، ولكن

<sup>(</sup>١) رواه مسلم كتاب الزكاة، باب (١٧) (في المنفق والممسك) حديث ١٠١٠.

<sup>(</sup>٢) قال في كشف الخفاء رواه الديلمي عن أنس مرفوعاً جـ١، ص ١٤ه.

الاستحياء من الله أن تحفظ الرأس وما وعي، والبطن وما حوى، وتذكر الموت والبلي، ومن أراد الآخرة ترك زينة الحياة الدنيا»(١).

ومن ذلك ما رواه عبد الله بن سلام فقال: (لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم فجئت في الناس لأنظر إليه، فلما تبينت وجهه علمت أنه ليس بوجه كذّابٍ فكان أول شيء تكلم به أن قال: «أيها الناس أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلّوا بالليل والناس نيام تدخلوا الجنة بسلام» (٢).

فإن قيل إن النبي صلى الله عليه وسلم قال لبعضهم منكراً عليه وقد كلمه بكلام مسجوع أسجعاً كسجع الكهان...، ولولا أن السجع مكروه لما أنكره النبي صلى الله عليه وسلم.

فالجواب عن ذلك أنا نقول: لو كره النبي صلى الله عليه وسلم السجع مطلقاً لقال: «أسجعاً» ثم سكت، وكان المعنى يدل على إنكار هذا الفعل لم كان؟ فلما قال: «أسجعاً كسجع الكهّان» صار المعنى معلقاً على أمر، وهو إنكار الفعل لم كان على هذا الوجه؟، فعلم أنه إنما ذم من السجع ما كان مثل سجع الكهّان لا غير، وأنه لم يذم السجع على الاطلاق، وقد ورد في القرآن الكريم، وهو صلى الله عليه وسلم قد نطق به في كثير من كلامه، حتى أنه غير الكلمة عن وجهها اتباعاً لها بأخواتها من أجل السجع فقال لأبني بنته – الحسن والحسين رضي الله تعالى عنهما – : «اعيذه من الهامة والسامة، وكل عين لامة» (٢) وإنما أراد ملمة لأن الأصل فيها من ألم فهو ملم، وكذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «أرجعن مأزورات غير مأجورات» (٤)، وإنما أراد موزورات من الوزر، فقال: مأزورات لمكان مأجورات، طلباً للتوازن والسجع، وهذا مما يدلك على فضيلة السجع (٥).

على أن هذا الحديث النبوي الذي يتضمن إنكار سجع الكهان عندي فيه نظر، فإن الوهم يسبق إلى انكاره، يقال: فما الكهان الذي يتعلق الانكار به ونهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ والجواب عن ذلك أن النهي لم يكن عن السجع نفسه، وإنما النهي عن حكم الكاهن الوارد باللفظ المسجوع، ألا ترى أنه لما أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم في الجنين

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي أبواب صفة القيامة باب (٢٥) حديث رقم ٢٤٦٠، قال أبو عيسى: حديث غريب.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي كتاب الأطعمة، باب ما جاء في فضل اطعام الطعام رقم ٤٥، حديث (١٨٥٥) قال أبو عيسى: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي كتاب الطب، باب (١٨) حديث (٢٠٦١) قال: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجة كتاب الجنائز، باب ما جاء في اتباع النساء الجنائر باب رقم (٥٠) حديث رقم (١٥٧٨).

<sup>(</sup>٥) اسنا مع ابن الأثير في تأويل الحديثين فكلمة لامة ومأزورات لهما وجه أخر من الجمال غير ما ذكره.

بغرة عبد أو أمة قال الرجل: «أأدي من لا شرب ولا أكل ولا نطق ولا استهل ومثل ذلك يطل» فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اسجعاً كسجع الكهان» أي أتَتَبِعُ سجعاً كسجع الكهان. الكهان.

وكذلك كان الكهنة كلهم كانوا إذا سئلوا عن أمر جاءوا بالكلام مسجوعاً...

... فالسجع إذن ليس بمنهي عنه، وإنما المنهي عنه هو الحكم المتبوع في قول الكاهن، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أسجعاً كسجع الكهان» أي أحكماً كحكم الكهان، وإلا فالسجع الذي أتى به ذلك الرجل لا بأس به لأنه قال: «أأدي من لا شرب ولا أكل ولا نطق ولا استهل ومثل ذلك يطل» وهذا كلام حسن من حيث السجع وليس بمنكر لنفسه وإنما المنكر هو الحكم الذي تضمنه في امتناع الكاهن أن يدي الجنين بغرة عبد أو أمة.

واعلم أن الأصل في السجع إنما هو الاعتدال في مقاطع الكلام، والاعتدال مطلوب في جميع الأشياء، والنفس تميل إليه بالطبع، ومع هذا فليس الوقوف في السجع عند الاعتدال فقط، ولا عند تواطئ الفواصل على حرف واحد، إذ لو كان ذلك هو المراد من السجع لكان كل أديب من الأدباء سجّاعاً، وما من أحد منهم لو شدا شيئاً يسيراً من الأدب إلا ويمكنه أن يؤلف ألفاظاً مسجوعة ويأتي بها في كلامه، بل ينبغي أن تكون الألفاظ المسجوعة حلوة حادة طنّانة رنانة لا غثّة ولا باردة، وأعني بقولي غثة باردة أن صاحبها يصرف نظره إلى السجع نفسه من غير نظر إلى مفردات الألفاظ المسجوعة وما يشترط لها من الحسن، ولا إلى تركيبها وما يشترط له من الحسن، ولا إلى تركيبها وما يشترط له من الحسن.».

«... فإذا صُفِّيَ الكلام المسجوع من الغثاثة والبرد فإن وراء ذلك مطلوباً آخر وهو أن يكون اللفظ فيه تابعاً للمعنى، لا أن يكون المعنى فيه تابعاً للفظ، فإنه يجيء عند ذلك كظاهر مُموَّه، على باطن مشوّه، ويكون مثله كغمد من ذهب على نصل من خشب، وكذلك يجري الحكم في الأنواع الباقية الآتي ذكرها من التجنيس والترصيع وغيرهما».

... فإن قيل: فإذا كان السجع أعلى درجات الكلام على ما ذهبت إليه، فكان ينبغي أن يأتي القرآن كله مسجوعاً، وليس الأمر كذلك بل منه المسجوع ومنه غير المسجوع.

قلت في الجواب: إن أكثر القرآن مسجوع حتى أن السورة لتأتي جميعها مسجوعة.. وما منع أن يأتي القرآن كله مسجوعاً إلا أنه سلك به مسلك الايجاز والاختصار، والسجع لا يواتي في كل موضع من الكلام على حد الايجاز والاختصار فترك استعماله في جميع القرآن لهذا السبب.

وها هنا وجه آخر هو أقوى من الأول، ولذلك ثبت أن المسجوع من الكلام أفضل من غير المسجوع، وإنما تضمن القرآن غير المسجوع؛ لأن ورود غير المسجوع معجزاً أبلغُ في باب الإعجاز من ورود المسجوع، ومن أجل ذلك تضمن القرآن القسمين.

واعلم أن للسجع سراً هو خلاصته المطلوبة، فإن عُرِّيَ الكلام المسجوع منه فلا يعتد به أصلاً، وهذا شيء لم ينبه عليه أحد غيري وسأبينه ها هنا، وأقول فيه قولاً هو أبين مما تقدم، وأمثل لك مثالاً إذا حنوته أمنت الطاعن والعائب، وقيل في كلامك، ليبلغ الشاهد الغائب، والذي أقوله في ذلك هو أن تكون كل واحدة من السجعتين المزدوجتين مشتملة على معنى غير المعنى الذي اشتملت عليه اختها، فإن كان المعنى فيهما سواء فذاك هو التطويل بعينه، لأن التطويل إنما هو الدلالة على المعنى بالفاظ يمكن الدلالة عليه بدونها، وإذا وردت سجعتان تدلان على معنى واحد كانت احداهما كافية في الدلالة عليه، وجُلُّ كلام الناس المسجوع جار عليه، وإذا تأملت كتابة المُعلقين ممن تقدم كالصابي وابن العميد وابن عباد وفلان وفلان فإنك ترى أكثر المسموع منه كذلك، والأقل منه على ما أشرت إليه...».

«فالكلام المسجوع إذاً يحتاج إلى أربع شرائط:

الأولى: اختيار مفردات الألفاظ على الوجه الذي أشرت إليه فيما تقدم.

الثانية: اختيار التركيب على الوجه الذي أشرت إليه أيضاً فيما تقدم.

الثالثة: أن يكون اللفظ في الكلام المسجوع تابعاً للمعنى، لا المعنى تابعاً للّفظ.

الرابعة: أن تكون كل واحدة من الفقرتين المسجوعتين دالة على معنى غير المعنى الذي دلت عليه أختها. فهذه أربع شرائط لا بد منها «(١).

## المبحث الثالث: رد العجز على الصدر:

من المحسنات اللفظية في علم البديع رد العجز على الصدر، ورد العجز على الصدر يكون في النثر وفي الشعر، وهو أن نأتي بلفظين مكررين أو متجانسين فنجعل احدهما في أول الجملة والآخر في آخرها، أو أن يكون أحدهما في الشطر الأول من الشعر والثاني في الشطر الآخر، وإنما قلنا أحد اللفظين المكررين أو المتجانسين، لأن اللفظتين قد تكونان من معنى واحد ومن مادة واحدة، وقد يكون كل منهما من مادة.

فمثال اللفظتين المختلفتين من حيث المادة قوله سبحانه: (قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُمْ مِنَ الْقَالَيْنِ) [الشعراء ١٦٨]، فكلمة قال من القول، وكلمة قالين من القلى وهو البغض، قال تعالى: (مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى) [الضحى ٣]، وقولك: «سائلُ اللئيم يرجع ودمعُه سائل» فسائل الأولى من السؤال والثانية من السيلان. وقولك: «رب قوم لا يشربون الماء وإنما يشربون ربًا» فرب الأولى حرف للتقليل والثانية عصير العنب وقولك: «ما جارً مثلُ مَنْ أهانَ جَارهُ». وهو

المثل السائر ص ۱۹۲ – ۱۹۹، جـ۱.

قريب من الجناس كما ترى، إلاأن هذا جاءت إحدى الكلمتين في أول الجملة والثانية في أخرها، ولا يشترطون ذلك في الجناس. والجناس لا بد فيه من اختلاف الكلمتين من حيث المعنى، وقد يتحد المعنى هنا.

ومثال الثاني: أي ما اتحدت مادته قوله تعالى: (وَنَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَنْ نَخْشَوْلا إِنْ كَنْتُم مُؤمِنِين كَخْشَالا) [الأحزاب ٣٧]، وقوله: (أَتَخْشَوْلَهُم فَاللهُ أَحَقُ أَنْ تَخْشَولا إِنْ كُنْتُم مُؤمِنِين) [التوبة ١٣]، وقوله: (وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الوَهَّابِ) [آل عمران ٨].

ومثاله في الشعر قول المغيرة بن عبد الله (الأقيشر) $^{(1)}$ :

سَرِيعٌ إلى ابْنِ العَمِّ يُلْطِمُ خَدَّهُ وَلَيْسَ إلى دَاعي النَّدَى بِسَرِيعِ ومنه قول المعرى(٢):

فَوَاعَجَبَا كُمْ يَدَّعِي الفَضْلَ نَاقِصٌ وَوَا أَسَفَا كُمْ يُظْهِرُ النَقْصَ فَاضِلُ

ونكتفي بهذا القدر وإذا أردت مزيداً فارجع إلى ايضاح القزويني، أو تحرير التحبير لابن أبي الأصبع، وستجد مصداقية ما قلته لك من قبل، من أنك ستجد التكرار أو التكلف أو التداخل في كثير من هذه التي سموها محسنات.

ولنذكر لك كما عودناك من قبل من بدائع القرآن وبدائع السنة المشرفة.

<sup>(</sup>١) الأغاني ٨٤/١٠ - ٩٧ / تحرير التحبير ص ١١٦.

<sup>(</sup>٢) بيوان سقط الزند ص ٢٢٩.

## بدائعالقرآن

يتسق ذكر البديع في القرآن الكريم مع غيره من الأساليب التي جات في أرفع درجات البلاغة، لذلك نجد أن ما جاء في القرآن منه، - أي من هذا البديع - كان أولاً في غاية الحسن، مطبوعاً ليس فيه أثر الصنعة أو الكلفة كما رأينا في أنواع البديع الكثيرة وبخاصة عند المتأخرين، كما جاء كذلك غير منفصل عما يقتضيه النظم، ويتطلبه المقام، أي أن بدائع القرآن لم تأت منفصلة عن روعة النظم التي عرفناها في علم المعاني، كما لا يأتي منفصلاً عن جمال الصورة التي عرفناها في علم المعاني، كما لا يأتي منفصلاً عن

نقول هذا لأننا عرفنا أن كثيراً من أنواع البديع المتكلفة كان يُجاء بها لذاتها فحسب، دون مراعاة لما يقتضيه النظم أو ينسجم مع الصورة البلاغية، فكانت بحق جناية على البلاغة، وجرأة على البيان، ولقد مرّ معنا بعض الآيات الكريمة عند الحديث عن أنواع البديع، ونودّ هنا أن نتوسع بعض الشيء في ذكر بدائع القرآن الكريم، على عادتنا حينما تحدثنا عن التشبيه والاستعارة والكناية، وليس معنى هذا أننا سنبالغ في عد الأنواع البديعية، ونتكلف لها في استنتاج الأمثلة والشواهد، فهذا ليس منهجنا ولا ينسجم مع فكرة هذا الكتاب، ومن أراد ذلك فنرشده لـ (بديم القرآن) لابن أبي الأصبع و(الاتقان) للإمام السيوطي - رحمهما الله تعالى-فلقد ذكر صاحب بديم القرآن أكثر من مائة نوع اختصرها صاحب الاتقان وزاد عليها - كما يقول - وهذه الأنواع هي: ( المجاز، والاستعارة، والتشبيه، والكناية، والإرداف، والتمثيل، والايجاز، والاتساع، والاشارة، والمساواة، والبسط، والايغال، والتتميم، والتكميل، والاحتراس، والاستقصاء، والتذييل، والزيادة، والترديد، والتكرار، والتفسير، والايضاح، ونفي الشيء بايجابه، والمذهب الكلامي، والقول بالموجب، والمناقضة، والانتقال، والإسجال، والتسليم، والتمكين، والتوشيح، والتسهيم، ورد العجز على الصدر، وتشابه الأطراف، ولزوم ما لا يلزم، والتخيير، والتسجيم، والتسريم والايهام: وهو التورية، والاستخدام، والالتفات، والاطراد، والانسجام، والإدماج، والإفتتان، والاقتدار، وائتلاف اللفظ مع اللفظ، وائتلاف اللفظ مع المعنى، والاستدراك، والاستثناء، وتأكيد المدح بما يشبه الذمّ، والتفويف، والتفاير، والتقسيم، والتدبيج، والتنكيت، والتضمين، والجناس، وجمع المؤتلف والمختلف، وحسن النَّسق، وعتاب المرء نفسه، والعكس، والعنوان، والفرائد، والقسم، والمبالغة، والمطابقة، والمقابلة والمواربة، والمراجعة، والنَّزاهة، والابداع، والمقارنة، وحسن الابتداء، وحسن الختام، وحسن التخلص، والاستطراد)<sup>(۱)</sup>:

<sup>(</sup>١) بديع القرآن لابن أبي الأصبع المصري تحقيق د. حنفي شرف مطبعة نهضة مصر سنة ١٩٥٧م.

وسنذكر بعض ما يسمح به المقام ويفتح به العلام، مفيدين مما ذكره الأوائل، فإذا بدأنا بالمحسنات المعنوية وجدنا ما جاء منها في كتاب الله تعالى على غاية من الحسن، لا يستطيع أحد أن يفصله على حدة، على معنى أنه لم يأت ثانوياً، إنما جاء في صلب النظم، ولنقف مع قوله سبحانه: (قُلِ اللَّهُم َّ مَالكَ المُلكَ تُوتِي المُلكَ مَن تَشاء وتَنزع المُلكَ مِنْ تَشاء وتَعُز مَن تَشاء وتَعُز مِن النَّهار وتَولِج النَّهار وتُولِج النَّهار وتولِج النَّهار وتولِج النَّهار وتوليم النَّهار في اللَّهار وتَوليم المَيت وتُخرِج المَيت مِن الحَي وتَرْزُق مَن تَشاء بِغَيْرِ حساب) [آل عمران ٦٥].

هاتان الايتان الكريمتان يستخرج منهما علماء البديع أكثر من محسن واحد، ولكن هذه المحسنات على تعددها نجد أنها جاءت في صلب النظم ومن مقتضياته، فإذا وقفنا أولاً مع قوله: (اللهم مالك الملك) نجد أن الآية بدأت بهذا النداء المنبئ عما بعده، والدال بحق على العظمة، فهو نداء يستدل منه السامع على عظمة الحق تبارك وتعالى، فهو كالعنوان الدال على موضوع الكتاب وهو نوع من البديع، كما رأيت في أسماء الأنواع التي نقلناها عن ابن أبي الأصبع.

فإذا وقفنا مع قوله سبحانه: (تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتعز من تشاء وتعز من تشاء وتذلل من تشاء)، رأينا تلك العظمة في التصوير والروعة في الاسلوب لا تقف عند الطباق أو المقابلة فحسب بين (تؤتي) و (تنزع) و (تعز) و (تذل)، ولا يمكننا أن نفصل ذلك عن قوله: (من تشاء)، هذه الجملة التي يظهر فيها أمران كبيران: العموم في كلمة (مَنْ) والارادة المهيمنة في قوله (تشاء)، أليس هذا النظم في هذا الاسلوب يجعل الانسان في حذر دائم، لأنه لا يملك لنفسه شيئاً، وإنما ما شاء الله كان.

ثم لتقف مع قوله سبحانه: (تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل وتخرج الحي من الميت وتخرج الميت من الحيي تلك صورة أخرى من صور العظمة، وعلماء البديع يسمون هذا عكساً، ولكن أين هو من العكس الذي مرت معك أمثلته من قبل، والتي ظهر فيها التكلف والتصنع والتعمل، وقل لي بربك أيمكنك أن تفصل هذا العكس عن الصورة البلاغية في هذا النظم، التي تتمثل في اختيار كلمتي (تولج) و(تخرج) – وهم يسمون ذلك جناساً ناقصاً حيث جاءتا في صيغة المضارع الدالة على التجدد دائماً، وهما صورتان في الكون والحياة، صورة الزمان وصورة الخلق.

وكيف جاحت هذه المقابلة سلسة بين النهار والليل والميت والحي، وهكذا نرى أن الوان البديع في كتاب الله تعالى لم تأت من قبيل المحسنات فحسب.

هل يمكنك أن تفصل هذه الأنواع البديعية جميعها عن صورة النظم وجمال التركيب؟، كيف ابتدأت السورة بالقسم، ثم كان جوابه هذه الجملة المؤكدة (إن سعيكر لشتى) الذي بنى عليها هذا التقسيم فيما بعد، ولولاها ما كان ليصح ذلك، ثم هذه الأداة الدالة على التأكيد (أما) ثم هذا العموم في قوله (من)، ثم في هذه الارادة العادلة (فسنيسره)، وهكذا إذا انعمت النظر في جميع آيات السور الكريمة تجد أن ما فيها من بديع إنما هو من لبّ النظم.

وقف مع قوله سبحانه: (وَالضُّحَى وَاللَّبُلِ إِذَا سَجَى مَا وَدََّعَكَ رَبُكَ وَمَا قَلَى ولَلآخِرِةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الأُولِي وَلَسَوْفَ بُعُطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى، أَلَم ٰ يَجَدُكُ يَتَبِماً فَآوى وَوَجَدَكَ ضَآلاً فَهَدَى وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَى فَآمًا الْبَنِيم فَلاَ تَقْهَر وَأَمَا السَّائِلَ فَلاَ تَنْهُر وَأَمَّا بِنِعْمَة رَبِّكَ فَحَدَّتُ } [الضحى ١ - ١١].

واستخرج ما شئت من أنواع البديع سواء من المقابلة بين (والضحى واللبل إذا سجى)، و (والآخرة والأولى)، أم مما يسمونه (اللف والنشر) في قوله: (ألم يجدك ينيماً

فأوى) إلى آخر السورة، حيث ذكره بنعم ثلاث نعمة الأيواء وهو يتيم، ونعمة الهداية وهو حائر، ونعمة الغنى وهو عائل، ثم رتب عليها ما يقابلها، فإذا كنت يتيماً فأواك الله (فأما اليتيم فلا تقهر)، وإذا كنت ضالاً حائراً فهداك الله وعلمك (فأما السائل فلا تنهر) ويعني به سائل العلم، وإذا كنت عائلاً فأغناك الله وأنعم عليك (وأما بنعمة ربك فحدث).

ولكن ترى أيمكننا أن نقف مع أنواع البديع في السورة الكريمة منفصلة عن النظم الخلاب والبيان الجذاب؟ اللهم لا، وهذا كثير في كتاب الله تبارك وتعالى، لا يمكن حصره ويصعب استقصاؤه، وقد تحتاج بعض الآيات إلى تأمل ورُويّ.

قف مثلاً مع قوله سبحانه وهو يحدثنا خبر آدم في سورة (طه): (وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلانِكَةُ السجُدُوا لِآدَمَ فَي سَجَدُوا لِآلِ إِبْلِيسَ آبَى فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هذَا عَدُو لَكَ وَلِزَوْجَكَ فَلاَ يُخْرِجَنَكُما مِنَ الْجَنَة فَتَشْقَى إِنَّ لَكَ ٱلاِ تَجُوعَ فيها وَلاَ تَعْرَى وَأَنَّكَ لاَ تَظُما فيها وَلاَ تَضْحَى يُخْرِجَنَكُما مِنَ الْجَنَة فَتَشْقَى إِنَّ لَكَ ٱلاِ تَجُوعَ فيها وَلاَ تَعْرَى وَأَنَّكَ لاَ يَظُما فيها وَلاَ تَضْحَى فَوَسُوسَ إِلَيْهَ الشَّيْطان وَاللَ يَا آدَمُ هلَ أَدُلُكَ على شَجَرَة الخُلْد ومُلك لاَ يَبْلَى فَٱكلاَ مِنْها فَهَلَاتُ لَهُمَا سَوْءَاتُهُما وطَفَقا يَخْصَفَانِ عَلَيْهِما مِنْ وَرَقِ الْجَنَّة وَعَصَى أَدَمُ رُبَّة فَعُوى ثُمُ الْجَنَبَاءُ رَبَّهُ فَتَابَ عَلَيْه وَهَدَى قَالَ اهْبَطَا مِنْهَا جَمِيعاً بَعْضُكُم لِبَعْضِ عَدُو قَالِم الْمَا يَنْكُمُ الْمَعْنَ عَلَيْهُ وَهَدَى قَالَ اهْبَطَا مِنْهَا جَمِيعاً بَعْضُكُم لِبَعْضِ عَدُو قَالِم الْمَاتِيَاتُكُمُ مِنْ وَرَقِ الْجَنَابُ عَلَيْهُ وَهَدَى قَالَ اهْبَطَا مِنْهَا جَمِيعاً بَعْضُكُم لِبَعْضِ عَدُو قَالِم الْمَاتِيَاتُكُمُ وَلَا يَضِلُ وَلا يَضِلُ وَلا يَضْلُ وَلَا يَشْفَى [طه ١١٦ - ١٢٣].

وتأمل قوله سبحانه: (الا تجوع فيها ولا تعرى)، و (أنك لا نظماً فيها ولا تضحى)، حيث جمع بين الجوع والغمأ، والظمأ والضحوة، والمتبادر للذهن أن يجمع بين الجوع والظمأ، ولكن القرآن الكريم عدل عن هذا المتبادر، لأن الجوع الصق بالعري، لأن الجوع خلو من الطعام والعرى خلو من الكساء، وفي الظمأ والضحوة كليهما حرارة.

وانظر إلى المناسبة بين قوله تعالى: (شَجَرَة الْخُلْد وَمُلْك لاَ يَبْلى)، وبين قوله سبحانه: {عَصني وغَوَى}، وبين قوله سبحانه: {فَإِمَّا عَلَيْهُ وَهَدَى}، وبين قوله سبحانه: {فَإِمَّا يَاتَيِنَكُمْ مِنِّي هُدَى} وما بعده من هذا التقسيم، مما يمكنك أن تستخرجه بذهنك وتدركه بقريحتك الكن ذلك كله لا ينبغي أن نقف به عند هذه المحسنات منفصلة عن روعة النظم وجمال الصورة.

وهكذا لو أردت أن تستعرض أنواع المحسنات البديعية، وجدت من ذلك في كتاب الله ما يستريح له الطبع وتأنس به النفس، انظر إلى اسلوب التورية في قوله سبحانه: (والسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْلُ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ وَالْأَرِّضَ فَرَشْنَاهَا فَنَعْمَ المَاهِدُونَ [الذاريات ٤٧ - (السَّمَاءَ بنيناها أيد) لها معنيان معنى قريب وهو جمع يد، ومعنى بعيد وهو القوة والإحكام، وهو المراد هنا حوالله أعلم - وليس هذا في الآية فحسب، بل انظر إلى ما بين السماء والأرض (بنيناها وفرشناها).

وانظر إلى التورية في قوله سبحانه: (الشَّسُ والْقَمَرُ بِحُسْبَانِ والنَّجْمرُ وَالشَّجْرُ يَسْبَكُنَ والنَّجْمرُ وَالشَّجْرُ يَسْجُدُانٍ) [الرحمن ٥ - ٦]، فالنجم له معنيان الساطع في السماء وهو المعنى القريب، والنبات الذي ليس له ساق وهو المعنى البعيد، وهو المراد هنا، وإن كان ذكر الشمس والقمر يجعل الأول هو المتبادر للذهن.

ولقد مرت معك من قبل أمثلة للمشاكلة في مثل قوله سبحانه: (نَعْلَم مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَم مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَم مَا فِي نَفْسِك) [المائدة ١١٦]، وهو مثال أيضاً لطباق السلب بين (تعلم) و (لا أعلم)، وهذا يؤيد ما قلناه من قبل من أن بدائع القرآن الكريم ليست فنوناً جيء بها من أجل التنميق فحسب، إنما هي في صلب المعنى وجوهر النظم.

قف مثلاً مع هذه الآيات الكريمة: (إِنَّ اللهَ لاَ يَسْتَحِيي أَنْ يُضرِبَ مَثَلاً مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا اللّٰدِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ

الله بهذا مَثَلاً يَضُلُ به كَثيراً ويَهَدي به كَثيراً ومَا يُضَلُ به إِلاَّ الفَاسقين، الذين يَنقُضُون عَهَدَ الله مِن بَعْد مَيثَاقه ويَقْطَعُون مَا أَمَر الله به أَن يُوصَل ويُفْسدُون فِي الأرْض أولنك هُم الخَاسِرُون) [البقرة 77 - 77]، وانظر إلى المشاكلة في قوله: (لا يستحي أن يضرب مثلاً)، ثم انظر إلى اسلوب المقابلة في قوله سبحانه: (بعوضة فما فوقها)، وبين قوله: (أمنوا وكفروا) وبين قوله: (يضل ويهدي)، و (يقطعون ويوصل)، إلى غير ما هنالك مما في الآيات الكريمة. وإليك طرفاً مما ذكره جار الله الزمخشري.

يقول عند قوله تعالى: (وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَمنُوا كُما آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ كُمَا آمَنَ السُّنُهَاءُ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ السُّنُهَاءُ وَلَكُنَ لاَ يَعْلَمُونَ [البقرة ١٣]، مشيراً إلى المقابلة في الآية الكريمة وفي التي قبلها وهي قوله سبحانه: (وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ تَفْسِلُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنَّما نَحْنُ مُصلحُونَ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ المُفْسِدُونِ وَلَكُنَ لاَ يَشْعُرُونَ [البقرة ١١]، يقول: «فإن قلت: فَلْمَ فُصلَتُ (١) هذه الآية بـ (لا يعلمون) والتي قبلها بـ (لا يشعرون)؟ قلت: لأن أمر الديانة والوقوف على أن المؤمنين على الحقّ وهم على الباطل، يحتاج إلى نظر واستدلال حتى يكتسب الناظر المعرفة، وأما النفاق وما فيه من البغي المؤدي إلى الفتنة والفساد في الأرض فأمر دنيويٌ مبني على العادات، معلوم عند الناس، خصوصاً عند العرب في جاهليتهم وما كان دنيويٌ مبني على العادات، معلوم عند الناس، خصوصاً عند العرب في جاهليتهم وما كان قائماً بينهم من التغاور والتناحر، والتحارب والتحارب، فهو كالمحسوس المشاهد، ولأنه قد ذكر السفه وهو جهل، فكان ذكر العلم معه أحسن طباقاً له»(٢).

ويقول عند قوله سبحانه: (وَقَالُوا لَنْ يَلَحْلُ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَنْ كَانَ هُوداً أَوْ نَصَارَى) [البقرة ١١١].

«والمعنى: قالت اليهود: لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً، وقالت النصارى لن يدخل الجنة إلا من كان نصارى، فلف بين القولين ثقة بأن السامع يرد لله إلى كل فريق قوله، وأمناً من الإلباس لِما علم من التعادي بين الفريقين وتضليل كل واحد منهما لصاحبه» (٢).

<sup>(</sup>١) أي لماذا كانت فاصلة الآية (لا يعلمون).

<sup>(</sup>٢) الكشاف جـ١، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) الكشاف جـ١، ص ١٧٧.

ويقول عند قوله سبحانه: (فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُرُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضاً أَوْعَلَىَ سَفَرٍ فَعِدَةً مِنْ البَّمْرِ اللهُ بِكُمُرُ اللهُ بِكُمُرُ اللهُ بِكُمُرُ اللهُ بِكُمُرُ اللهُ بَكُمُرُ اللهُ بَكُمُرُ اللهُ عَلَى ما هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ [البقرة ١٨٥].

فقوله (ولتكملوا) علة الأمر بمراعاة العدّة، (ولتكبروا) علة ما علم من كيفية القضاء والخروج من عهدة الفطر، (ولعلكم تشكرون) علة الترخيص والتيسير. وهذا نوع من اللف لطيف المسلك لا يكاد يهتدي إلى تبينه إلا النَّقَاب المحدث من علماء البيان (١).

فإذا جئت إلى المحسنات اللفظية وجدت جمال اللفظ دون أن ينال ذلك من المعنى شيئاً، ولقد مر معنا من قبل أمثلة للجناس مثل قوله تعالى: (ويَوْم َ نَعُوم السَّاعة) [الروم ١٦]، ومثل قوله سبحانه: (يكَار سنَا برفة يكنه بالآبصار) [النور ٤٣] وقوله سبحانه: (ينهون عَنه وينالون عَنه) [الأنعام ٢٦]، وكله منسجم مع النظم، والذي نود أن نؤكده هنا بأن القرآن الكريم مع عنايته باختيار الألفاظ إلا أن هذا الاختيار مع ما يتوخى فيه من دقة للدلالة على الموضوع ورقة في المعنى، فإنه لا يقيم لجانب التنسيق والتنميق في الألفاظ وزناً إذا كان ذلك على حساب المعنى، ويمكن أن نمثل لذلك بكثير من الآيات الكريمة.

أنعم النظر في قوله سبحانه: (وبَكُبَّحُونَ أَبْنَاءَ كُم وبَسنتَحبُونَ نساء كُم) [إبراهيم آن علم أن المنسجم مع لفظ الأبناء، لفظ البنات، ولكن القرآن لم يقل ويستحيون بناتكم، وذلك لأن في لفظ النساء معنى قصد إليه القرآن، ولو أنه ذكر البنات لفات هذا المعنى، والقرآن يقصد أن أل فرعون لن يقتلوا البنات الوليدات كما يفعلون ذلك مع الأبناء، بل سيبقون عليهن حتى يكبرن ويصرن نساءً، ولا شك أن في هذا من الإذلال والاهانة والايلام للنفس الكثير.

واستمع إلى قوله سبحانه: (إن تُعَذَّبُهُم فَإِنَّهُم عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفَر لَهُم فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزَيزُ الحَكَيم [المائدة ١١٨]، والمتبادر إلى الذهن أن يقول الغفور لأنه هو المناسب والمتسق مع قوله {إن تغفر لهم}، ولكن القرآن لم يلق بالا لهذه المناسبة اللفظية، ذلك لأنها ستخل بالمعنى المراد من الآية الكريمة، وهو أنه لن يغفر للعاصين، قال السيوطي: •فإن قوله وإن تغفر لهم يقتضي أن تكون الفاصلة (الغفور الرحيم) وكذا نُقِلَتْ عن مصحف أبّي وبها قرأ ابن

<sup>(</sup>۱) الكشاف جـ۱، ص ۲۲۸.

شنبوذ، وذكر في حكمته أنه لا يغفر لمن استحق العذاب إلا من ليس فوقه أحد يردُّ عليه حكمه، فهو العزيز أي الغالب، والحكيم هو الذي يضع الشيء في محله، وقد يخفى وجه الحكمة على بعض الضعفاء في بعض الأفعال فيتوهم أنه خارج عنها وليس كذلك، فكان في الوصف بالحكيم احتراس حسن، أي إن تغفر لهم مع استحقاقهم العذاب فلا معترَضَ عليك لأحد في ذلك، والحكمة فيما فعلته»(١).

واستمع إلى قوله سبحانه: (وما أنّت بمؤمن لنا ولو كناً صادقين) [يوسف ١٧]، ولم يقل (وما أنت بمصدق)، ذلك لأن في كلمة مؤمن ما لا يوجد في كلمة مصدق ولذا آثر القرآن جانب المعنى. وأنعم النظر في قوله سبحانه: (أتَدعون بعلاً وتَذرون أحسن الخالقين) فإن – (تَدعون) الصافات ١٢٥]، ويتسائل بعضهم لم لم لم يقل (وتدعون أحسن الخالقين) فإن – (تدعون) بمعنى (تعبدون) و(تدعون) بمعنى (تتركون) – فيهما تناسب من حيث اللفظ، ولكن القرآن مع ذلك أهمل هذا التناسب ولم يعره عناية، ذلك لأن هناك فرقاً بين (تدعون) و (تذرون)، وإن كانا في الظاهر كما يظن الناس معناهما واحد وهو الترك فكلمة (دع) إنما تقال في جانب الشيء الذي له في حياة الانسان شأن مأخوذ من توديع المسافر، وقد قريء شاذاً (ما ودعك ربك وما قلى)، أما كلمة (در) فتقال بجانب الشيء الذي لا يعتنى به ومنه الوذرة وهي قطعة من اللحم تطرح لأنها لا تصلح للأكل، ولذا لا تقول (ذر صديقك) و (ذر هذا الكتاب) إذا كان مفيداً، إنما تقول (دع صديقك الآن) و (دع هذا الكتاب الآن) وتقول (ذر فلاناً لأنه غير سوي) و (در هذا الكتاب لأنه كثير المغالطات)، ولا يجوز أن تقول (دع)، ومن هنا تدرك السر في اختيار الكلمة القرآنية؛ اختيار (تذرون) على (تدعون)، لأنهم لم يرجوا لله وقاراً، ولم يقدروه سبحانه حق قدره.

وأخيراً قف مع قوله سبحانه: (فَلَيْسَ لَهُ البَوْمَ هَا هُنَا حَمِيمِ) [الحاقة ٣٥]، ولو أن القرآن يقصد تنميق اللفظ على حساب المعنى لقال (ولا شراب إلا من حميم) ولكن القرآن عدل عن ذلك كله فقال (فليس له اليومرها هنا حميم ولا طَعَام الا من غسلين).

وبعد، فبدائع القرآن الكريم لا تخرج عن هذا السنن الذي ذكرته لك، وهو الانسجام بين الموضوع المتحدَّث عنه، والألفاظ التي اختيرت له، والمعاني المرادة من هذه الألفاظ، وبلك لعمر الحق آية الجمال وحكمة البيان.

<sup>(</sup>۱) الاتقان ۲/۲ه۳.

## البديعفىالحديثالشريف

أما البديع في السنة المطهرة فهو منسجم كذلك مع فصاحة سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو الذي نعى على المتشدقين المتفيهقين، وكان يكره التكلف في كل شيء، لا عجب أن يكون ما جاء من اسلوب البديع في كلامه الشريف – إذن – منسجماً مع هذه المبادئ مطبوعاً غير مصنوع وسنكتفي بذكر أمثلة لتقف أمامها وتدرك ما تشير إليه من رقة في الطبع، ودقة في الوضع، وما تحدثه من راحة في السمع، والأمثلة الشريفة التي نذكرها تشتمل على كثير من المحسنات المعنوية واللفظية من طباق ومقابلة ومشاكلة وجناس وسجع وصحة تقسيم وغير ذلك مما يمكن أن تستخرجه بنفسك.

- ١- يقول صلى الله عليه وسلم: «اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت،
   وما أسرفت، وما أنت أعلم به مني، أنت المقدم وأنت المؤخر لا إله إلا أنت»(١).
- ٢- وكان يقول صلى الله عليه وسلم إذا رفع رأسه من الركوع: «سمع الله لمن حمده، ربنا لك الحمد، ملء السماوات وملء الأرض وملء ما بينهما وملء ما شئت من شيء بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد وكلنًا لك عبد، لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد "(٢).
- ٣- وقال صلى الله عليه وسلم للأنصار رضي الله عنهم: «انكم لتَكثُرون عند الفزع، وتقلون عند الطمع».
- $^3$  وقال صلى الله عليه وسلم: «الظلم ظلمات يوم القيامة» وقوله لهرقل عظيم الروم في كتاب بعثه صلى الله عليه وسلم له جاء فيه: «أما بعد أسلم تسلم، واسلم يؤتك الله أجرك مرتين، وإن توليت فإن عليك اثم الأريسيين»  $\binom{3}{2}$ .
- ٥- عن أبي واقد الليثي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بينما هو جالس في المسجد والناس معه، إذ أقبل ثلاثة نفر، فأقبل اثنان إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وذهب واحد قال: « فوقفا على رسول الله صلى الله عليه وسلم فأما أحدهما فرأى فرجة في الحلقة فجلس فيها وأما الآخر فجلس خلفهم وأما الثالث فأدبر ذاهباً، فلما فرغ رسول الله

<sup>(</sup>١) رواه البخاري كتاب الدعوات، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم اغفر لي ما قدمت وما أخرت باب (٦١) حديث ٦٠٣٥.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم كتاب الصلاة باب اعتدال اركان الصلاة وتخفيفها في تمام.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري كتاب المظالم باب الظلم ظلمات يوم القيامة باب رقم (٩) حديث رقم د٢٣١٠.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم كتاب الجهاد رقم (٣٢) باب كتاب النبي إلى هرقل يدعوه إلى الإسلام رقم ٢٦.

- صلى الله عليه وسلم قال: ألا أخبركم عن النفر الثلاثة؟ أما أحدهم فأوى إلى الله فأواه الله، وأما الآخر فاستحيا فاستحيا الله منه، وأما الآخر فأعرض فأعرض الله عنه»(١).
- ٦- وعن عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم دخل عليها وعندها امرأة قال من هذه قالت فلانة، تذكر من صلاتها قال: «منه عليكم بما تطيقون فوالله لا يَمَلُّ الله حتى تملوا، وكان أحبُّ الدين إليه ما داوم عليه صاحبه»(٢).
  - ٧- وقال صلى الله عليه وسلم: «عَصبيَّةُ عَصنت الله وغفارُ غَفَرَ الله لها وأسلَّمَ سالمها الله»(٣).
- ٨ وقال صلى الله عليه وسلم: «ليس لك من مالك إلا مَا أَكُلْتَ فَأَفْنَيْتَ أَو لَبِسْتَ فَأَبْلَيْتَ، أو تَصند قَأَمْ ضنيت »(٤).
  - ٩- قال صلى الله عليه وسلم: «لَعلَّه كان يَتكَلَّمَ بِمَا لا يُعنيهِ أَنْ يَبْخَلَ بِمَا لا يَنْقُصُه (٥).
- ١٠ وقال صلى الله عليه وسلم وقد رأى أبا مسعود البدري يضرب عبداً له: «اعلم أبا مسعود، والله لله أقدر عليه منك على هذا »(٦).
- ١١ عن عائشة قالت: جلس احدى عشرة امرأة، فتعاهدن وتعاقدن أن لا يكتمن من أخبار أزواجهن شيئاً قالت الأولى: زوجي لَحمُ جَمَلِ غَثُّ، عَلَى رَأْسِ جَبَلِ، لا سَهْلِ فَيُرتقى ولا سَمِينِ فَيُنتقَلُ، قالت الثانية: زوجي لا أبثُ خَبَرُه، إني أخَافُ أن لا أُذرهُ، إن الذكره أذكر عُجرَهُ وبُجرَه، قالت الثالثة: زوجي العَشنق، إن أَنْطق أَطلَّق وإنْ أَسْكُت أُعلَّق، قالت الرابعة: زوجي كلَيْل تهامة لا حَرُّ ولا قُرٌ، ولا مَخَافَة ولا سامة، قالت الخامسة: زَوْجي إنْ دَخَل فَهدَ، وإن خرج أسد، ولا يسئلُ عما عَهد، قالت السادسة: زوجي إنْ أكل لَفَّ، وإن شَربَ اشتَفَّ، وإن اضطَجَع التف، ولا يُولِج الكف ليعلم البث، قالت السابعة: زوجي عياياء وإن اضطجَع التف، ولا يُولِج الكف لو جمع كلاً لك، قالت الثامنة: زوجي المس مس أرْنَب والريح ريح زَرْنب، قالت التاسعة: زوجي رفيع العماد، طويل النّجاد، عظيم الرّماد، قريب البيت من النّاد، قالت العاشرة: زوجي مالك وما مالك، مالك خير من ذلك، له إبل كثيرات المبارك، قليلات المسارح، وإذا سمعن صوت المزهر، ايقنَّ أنهن هوالك، قالت الحادية المبارك، قليلات المسارح، وإذا سمعن صوت المزهر، ايقنَّ أنهن هوالك، قالت الصادية المادية المسارح، وإذا سمعن صوت المزهر، ايقنَّ أنهن هوالك، قالت الحادية المسارح، وإذا سمعن صوت المزهر، ايقنَّ أنهن هوالك، قالت الحادية المادية المسارح، وإذا سمعن صوت المزهر، ايقنَّ أنهن هوالك، قالت الحادية المادية المسارح، وإذا سمعن صوت المرهم المناد، المقال، قالت الحادية المادية المسارح، وإذا سمعن صوت المره المناد، المناد، قالت الحادية المادية المسارح، وإذا سمعن صوت المرة المناد، المناد، قالت الحادية الماد، المناد، وإذا سمعن صوت المناد، المناد، المناد، المناد، المناد، المناد، المناد، المناد، وإذا المناد، صور المناد، المناد، المناد، المناد، المناد، المناد، وإذا المناد، صور المناد، ا

44.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب العلم رقم (۳) باب من قعد حيث ينتهي به المجلس ومن رأى فرجة في الحلقة فجلس فيها رقم (۱) . (۸) حديث رقم ۲۲.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري كتاب الايمان رقم (٢) باب أحب الدين إلى الله أدومه رقم (٣١) حديث ٤٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري - كتاب المناقب باب (ذكر أسلم وظفار ومزنية وجهينة وأشجع)، حديث رقم ٣٥١٣

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري كتاب الاستسقاء باب دعاء النبي اجعلها عليهم سنين كسني يوسف رقم (٢) حديث رقم ٩٦١.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي كتاب الزهد باب ما جاء فيمن تكلم فيما لا يعنيه رقم الباب (١١) رقم الحديث ٢٣١٧ قال الترمذي حديث غريب.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الإمام أحمد في مسنده – مسند الشاميين – حديث رقم : (١٧٢١٥)، ص ١٢٣٠، وتتمة الحديث قول أبي مسعود: «فحلفت أن لا أضرب مملوكاً أبداً».

عشرة : روجي أبو زرع، فما أبو زرع، أناس من حلي أُذُنيَّ، وملاً من شَحْم عُضُديً ويَجْحَني فَبجَحَتْ إليَّ نفسي، وَجَدني في أهل غُنيْمة بشق، فجعلني في أهل صهيل وأطيط ودائس ومُنقَ، فعنده أقول فلا أُقبَّحُ، وأرقد فأتَصَبَّحُ، واشْرَبُ فَأَتَفَتَّحُ أُمُّ أبي زرع فما أُمُّ أبي زرع عكومها رداحٌ وبيتها فساحٌ، ابنُ أبي زرع فما ابنُ أبي زرع، مضجعه كَمَسَلُ شَطْبة ويشبعه ذراع الجَفْرة، بنتُ أبي زرع فما بنت أبي زرع، طَوْع أُبيها وطوع أمّها، وملء كسائها وغيظ جارتها، جارية أبي زرع لا تبث حديثنا تبثيثاً، ولا تتنقق ميرتنا تتقيثاً، ولا تملأ بيتنا تعشيشاً. قالت: خرج أبو زرع والأوطاب تُمْخَضُ فلقى امرأة معها ولَدان لها كالفهدين، يلعبان من تحت خصرها برمّانتين، فطلقني ونكحها، فنكحت بعده رجلاً سريّاً ركب شريّاً وأخذ خطّيًا وأراح عليّ نَعَما تُريًا، وأعطاني من كل المتحة زوجاً وقال: كلي أمّ زرع وميري أهلك، قالت: فلو جمعت كل شيء اعطانيه ما بلغ اصغر أنية أبي زرع»

قالت عائشة قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كنت لك كأبي زرعٍ لأم زرعٍ» $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب النكاح (٧٠) باب حسن المعاشرة مع الأهل (٨٢) حديث رقم ٤٨٩٣.

تعاقدن: أخذن على أنفسهن أن يصدقن وتواثقن على ذلك (غث) شديد الهزال (فينتقل) لا ينقله الناس إلى بيوتهم لهزاله، وتعني بهذا قلة خيره وبخله، وهو مع ذلك شامخ بأنفه شرس في خلقه متكبر متعجرف (أبث) اشيع واظهر حديثه الطويل الذي لا خير فيه (لا اذره) لا أتركه لطوله وكثرته فلا استطيع استيفاءه (عُجَره وبُجَره) عيوبه الظاهرة وأسراره الكامنة أو ظاهره المستور الحال وباطنه الرديء

صدره عند الجماع على صدرها فيرتفع عنها اسفله فيثقل عليها ولا تستمتع به (كل داء له داء) ما تفرق في الناس من العيوب موجود لديه ومجتمع فيه والداء المرض (شجك) جرحك في رأسك (فلك) جرحك في أي جزء من بدنك (جمع كُلاً لكيوب موجود لديه ومجتمع فيه والداء المرض (شجك) جرحك في رأسك (فلك) جرحك في أي جزء من بدنك (جمع كُلاً لك) أي جمع بين الشج والجرح وتعني أنه كثير الضرب وشديد فيه لا يبالي ما إذا أصاب به (المس مس أرنب) أي حسن الخلق ولين الجانب، كمس الأرنب إذا وضعت يدك على ظهره فإنك تحس بالنعومة واللين (ريح أرنب) هو نبت طيب الرائحة تعني: أنه طيب رائحة العرق، انظافته وكثرة استعماله للطيب (رفيع العماد) هو العمود الذي يرفع عليه البيت ويدعم به، وهو كناية عن الرفعة.

<sup>(</sup>العشيق) السيّء الخلق أو الطويل المذموم (أعلَّق) ابقى معلقه لا مطلقة فعُزوج غيره، ولا ذات زوج فانتفع به (تهامة) من التهم وهو ركود الربح أو المراد مكة، تريد أنه ليس فيه اذى بل فيه راحة ولذة عيش. كليل تهامة معتدل ليس فيه حر مفرط ولا برد قارس، (قر) برد (سامة) ملل (فهد) كالفهد وهو حيوان شديد الوثوب. تعني أنه كثير النوم فلا ينتبه =

= إلى ما يلزمها إصلاحه من معايب البيت: وقيل تعني: إنه يثب عليها وثووب الفهد أي يبادر إلى جماعها من شدة حبه لها، فهو لا يصبر عنها إذا راَها (أسد) تعني إنه إذا صار بين الناس كان كالأسد في الشجاعة (عهد) لا يتفقد ماله وغيره لكرمه، وقيل المراد أنه يعاملها معاملة وحشية، وهو بين الناس أشد قسوة، ولا يسال عن حالها ولا يكترث بها (لف) أكثر من الأكل مع التخليط في صنوف الطعام بحيث لا يبقي شيئاً (اشتف) استقصى ما في الإناء (النف) بثوبه وتنحى عنها فلا يعاشرها (لا يولج الكف) يولج يدخل، أي لا يمد يده إليها ليعلم حزنها وسوء حالها (البث) الحزن الشديد (غياياء) لا يستطيع اتيان النساء من العي وهو الضعف (طباقاء) أحمق تطبق عليه الأمور وقيل: يطبق

والشرف (طويل النجاد) حمائل السيف، وهو كناية عن طول قامته (عظيم الرماد) أي لكثرة ما يوقد من النار وهو كناية عن الكرم وكثرة الضيوف (الناد) هو كناية عن الكرم والسؤدد، لأن النادي مجلس القوم ومتحدثهم، فلا يقرب منه كناية عن الكرم وكثرة الضيوف (الناد) هو كناية عن الكرم والسؤدد، لأن النادي مجلس القوم ومتحدثهم، فلا يقرب منه الا من كان كذلك، لأنه يتعرض لكثرة الضيوف (مالك وما مالك) أي ما أعظم ما يملك (مالك خير من ذلك) عنده من الصفات ما هو خير من كل ما ذكرتُن (كثيرات المبارك) تبرك كثيراً لتحلب ويسقى حليبها (قليلات المسارح) لا يتركها تسرح الرعي إلا قليلاً، حتى يبقى مستعداً الضيوف (صوت المزهر) الدّف الذي يضرب عند مجيء الضيفان (هوالك) مذبوحات، لأنه قد جرت عادته بذلك: يضرب الدف طرباً بالضيوف ثم يذبح لهم الإبل، فالإبل قد اعتادت هذا وأصبحت تشعر به (أناس حلي اذني) حركهما بما ملاهما به من ذهب ولؤلؤ (ملا شحم عضدي) سمنني وملا بدنني شحماً، بكثرة أصحاب أغلم، وسمن العضدين دليل سمن البدن، (بجحني) عظمني وفرحني (فبجحت إليً نفسي) عظمت عندي (أهل غنيمة) أصحاب أغنام قليلة، وليسوا أصحاب إبل ولا خيل (بشق) مشقة وضيق عيش (اطيط) صوت الإبل أي أصحاب خيل وبل ووجودهما دليل السعة والشرف (دائس) يدوس الزرع ليخرج منه الحب وهي البقرة (منَقً) يزيل ما يخلط به من قشر ونحوه، وتعني أنام حتى الصبيحة = من الاشارات والتحليلات تاركاً لقريحتك وأريحيتك أن تجتلب الصور بذهنك بعد أنصور المتعددة في أولئك الشعراء، وتدرك كيف يمسون

= وهي أول النهار، وتعنى أنها ذات خدم يكفونها المؤونة والعمل (فأتفتح) أي: لا أتقلل من مشروبي ولا يقطعه على شيء حتى أرتوى، وفي رواية (فاتفتح) أي أشرب حتى أرتوى وأصبح لا أرغب في الشراب (عكومها) جمع عكم وهو الوعاء الذي تجمع فيه الأمتعة ونحوها (رداح) كبيرة وعظيمة (فساح) واسع كبير وهو دليل سعة الثروة والنعمة (مضجعه) موضَّع نومه (كمسل شطبة) صغير يشبه الجريد المشطوب من قشره، أي هو مهفهف كالسيف المسلول من غمده (الجفرة) الأنثى من المعز إذا بلغت أربعة أشهر وفصلت عن أمها (ملء كسائها) أي تملأ ثوبها لامتلاء جسمها وسمنتها (غيظ جارتها) تغيظ ضرتها لجمالها وأدبها وعفتها (تبث) تذيع وتفشى (تبثيثاً) مصدر بث (تنقث) تفسد وتذهب (ميرتنا) طعامنا وزادنا (تعشيشاً) لا تترك القمامة مفرقة في البيت كأعشاش الطيور وقيل: هو كناية عن عفتها وحفظ فرجها فهي لا تملأ البيت وسخاً باخدانها وأطفالها من الزنا وفي رواية (تغشيشاً) من الغش أي لا تملؤها بالخيانة، بل هى ملازمة للنصح فيما هي فيه (الأوطاب) جمع وطب وهو وعاء اللبن (تمخض) تحرك لاستخراج الزبد (كالفهدين) في الوثوب (برمانتين) ثدين صغيرين حسنين كالرمانتين من حيث الرأس، والاستدارة فيهما نوع طول، بحيث إذا نامت قربا من وسطها حيث يجلس الولدان (سرياً) شريفاً وقيل: سخياً (ثريا) جيداً يستشري في سيره أي يمضي فيه بلا فتور ولا انقطاع (خطياً) منسوباً إلى الخط وهو موضع بنواحي البحرين، تجلب منه الرماح (اراح) من الإراحة، وهو الاتيان إلى موضع البيت بعد الزوال (نُعَماً) إبلاً ونحوها (ثرياً) كثيراً (من كل رائحة) من كل شيء يأتيه (زوجاً) اثنين أو صنفاً (ميرى أهلك) صليهم وأوسعى عليهم من الطعام (ما بلغ أصغر أنية أبي زرع) لا يملؤها وهو مبالغة أي: كل ما أكرمني به لا يساوي شيئاً من إكرام أبي زرع [صحيح البخاري شرح د. مصطَّفي ديب البغا جـه، ص ١٩٨٨. (۲) سبق تخریجه ص۲۰۳.

## الصورالبيانية في الشعر الحديث

وعدتك في أثناء الحديث عن الصور البيانية أن أكتب لك شيئاً عن الصور البيانية في الشعر المعاصر، ذلك لأن الكثيرين من المؤلفين يقتصرون في الصور البيانية على ما للشعراء الأقدمين، من تشبيه واستعارة وكناية، وكثير من أنواع البديع كذلك، وفي الشعر الحديث صور حيّة رائعة ليس من الإنصاف أن تهمل ويسدل عليها الستار، وسأكتفي بالنقل وقليل موضوعاتهم برفق وكيف يتسم شعرهم بالرقة، وستجد وضوح الصورة وجمالها تشبيها كانت تلك الصورة أم استعارة أم كناية، كما ستجد أنواعاً من البديم دون تكلف أو تعسف.

### أولاً: أميرالشعراء:

استمع إلى قول أمير الشعراء (١):

عُرَضوا الأمانَ على الخَواطِرُ فُوفَقُدتُ في حَذْرٍ، ويأبَرى يَا قَالُبُ شَأُنَكَ والهَوى إن التحي صادَتُك تسعى يا ثغرَها أمسيحتُ كالغّر بالعظما، مصن أمُّها؟ يا شعرها، لا تَسْع في يا قدها، حتّامَ تغدو وبأيِّ ذنصب قد طعناً

واستُعرضوا السمُ رَ الخَواطِرِ (۲)
القالب بُ إلا أنْ يُ خَاطِر للله القالب والمُ الفَصُونُ وأندت طائد والمحلوب لها النواظ والمحلوب لها النواظ والمحلوب المحلوب المحلوب المحلوب والمحلوب أو مدن أبوها في الجائز والمحلوب المحلوب المحل

وإذا وقفت أمام هذه الأبيات فستجد صوراً خلابة مختلفة، وأول ما يقابلك هذا الجناس التام في كلمتي الخواطر، والجناس الناقص في (عرضوا) و(استعرضوا)، ولكنه جناس صاغه الشاعر من أحاسيسه ومشاعره، ولكن الشأن ليس لهذا الجناس أن يؤخذ منفصلاً عن غيره من الصور البديعة، فانظر كيف عبر عن القدود المهتزة بالرماح، ثم انظر إلى الصور التشبيهية في قوله (هذي الغصون وأنت طائر)، وانظر إلى الاستعارة البديعة في قوله (صابتك)، وفي

<sup>(</sup>۱) دیوانه ۱۲٤/۲.

<sup>(</sup>٢) السمر: الرماح والخواطر: المهتزات، يقال خطر الرمح إذا اهتز وهي هنا كناية عن القدود.

قوله (تسعى بالقلوب).

ثم انظر إلى تلك الصورة في البيت الخامس وقد صور الثغر بأنه مليء باللؤلؤ، ولما كان اللؤلؤ في أعماق البحر لا بد له من غواص جاء بهذا التشبيه، فهو غواص يحلم بالجواهر، وقف عند هذه الصورة الحية - وقارن بينها وبين ما مر معك من قبل - التي تتحدث عن الثغر ويقيننا أنك تحس هنا، بما لم تحس به هناك.

ويستمر أمير الشعراء يحكي لنا بهذه الصورة الشعرية شجي لحنه، فهذا الشَعر حري لله أن يستره لا أن يهتكه، أليس شعرها كالليل، ثم أليس الليل ساتراً لا فاضحاً، وكذلك هذا القد الذي يشبه الرمح، والرمح من شأنه أن يطعن.

نحن لا نود هنا أن نقف مع تحليل الأبيات تحليلاً تاماً، اعني تحليلاً بيانياً وتحليلاً وتحليلاً وجدانياً، فمن شأن هذا أن يطيل بنا التطواف ولكن هدفنا هو الأول فحسب - أعني التحليل البياني -، فمعذرة إن لم نقف مع الشاعر أو الناثر في كل ما بثه في شعره من فكرة وعاطفة ومشاعر، ومع القطعة في ألفاظها وعناصرها.

٢- ويقول أمير الشعراء في قصيدته منظر الشروق والغروب في عالم الماء من أعلى
 السفنة (١):

لمن غُرة تنجلي من بعيد تلك من بعيد تلك من بعيد تباشير ها الوجود تباشير ها هي الشمس، كانت كما شاءها تسرد المياه إلى حدة المياب أو بالسردى وتسعى لذا الناس مهما سعت وقد تتجلسي إذا أقبلدت وقد تتولىي إذا أدبي إذا ألبسي فما للغروب يهيئ الأسيى كمذا المسرء ساعة ميلده

بمرأى كما الحلم ضاح سعيد؟
كما هن مرسن والديه الوليد والمصات القديم، حياة الجديد وتبلي جبال الصفا والحديد والمحيد على النزع: قائمه والحصيد بغيم الوعيود، وشر الوعيد بنعمى الشقى وبوئوسى السعيد وليست بمام ونة أن تعسول وكان الشروق لنا أيّ عيدد وساعة يدعوا الحمام العنيد وساعة يدعوا الحمام العنيد

<sup>(</sup>۱) بیوانه ۲/۳۰.

ولي س بجار ولا واقع سوى العق ما قضاه المريد والمعالم

وهذه صورة رائعة ثانية من صور أمير الشعراء، يحدثك عن الطبيعة التي أبدعتها يد الصانع جل وعلا، ولكنه حديث متصل بهذا الانسان كذلك، هذا الانسان الذي خلقت هذه الطبيعة من أجله، يجد فيها أنسه، وعناصر بقائه، ولكن فيه عناصر تلاشيه كذلك.

يُسَـرُّ المـرءُ مـا ذهـب الليالــي وكان ذهابُـهـن لــه ذهـابــا

فانظر إلى كل من التشبيهين في البيت الأول، فهو في الشطر الأول تشبيه محسوس بمعقول، وفي الشطر الثاني تشبيه محسوس بمحسوس، وبالطبع ليس هذا موطن الروعة في البيت، ولكنها الصورة التي اختارها الشاعر، ومن منّا ليس للحلم السعيد في نفسه أثر طيب ومن منا لا يهزه هذا الحلم، وإن كل والدين يمتلكهما هذا التشبيه، وتلك سنة الله أن يهز كل وليد والديه، هذه الهِزّة هزة الطرب والفرح.

ثم انظر إلى حديثه عن الشمس وهذه المقابلات الرائعة «ممات القديم»، «حياة الجديد»، «العيش والردى»، «قائمه والحصيد»، «خير الوعود وشر الوعيد»، «نعمى الشقي وبؤسى السعيد»، ولا تنس التصوير بالمجاز العقلي في مثل قوله: «تبلى»، «تسعى» إلى غير ما يمكن أن تستخرجه أنت بفكرك وقريحتك.

وهذا كثير في شعر شوقي، فمن الاستعارات في شعره قوله في قصيدة (غاب بولونيا) (١):

يا غابَ بولون، ولسي ذمَامٌ عليك، ولي عُهود، خَفَقَتْ السروية المسلوعُ وذُلُولَ القالبُ العاميد، (٢)

وقوله في قصيدته (أنس الوجود)<sup>(٣)</sup>:

قف بتلك القصور في اليم غرقى ممسكاً بعضها من الذعر بعضا

كعــذارى اخفيْــنَ فــي المــاء بضّــــاً (٤) سابحــات بــه، وأبْـدَيْــنَ بضّـــا مشرفــات علــى الكـواكــب نهضـــا

<sup>(</sup>۱) غاب بولونیا منتزه مشهور فی بارس، دیوانه جه، ص ۲۷.

<sup>(</sup>Y) العميد: الذي هدّه العشق.

<sup>(</sup>٣) الديوان جـ٢، ص٧٥.

<sup>(</sup>٤) البض: الرخيص الجسد.

شاب من حولها الزمان وشابت وقوله في مناجاة النيل:

وبائي نول أنت ناسج بردة تسود ديباجا إذا فارقتها في كل أونة تبدل صيفة

ل أونة تبدل صيغة عجبا وأنت الصانع المتأنِقُ ومن الكنايات في شعره: قوله في قصيدته (ذكرى المولد)(١):

أخا الدنيا أرى تغياك أفعبى وإن الرقط أيقظ أيقظ أيقظ الجعيات ومن عجب تشيب عاشقيها فمن يغتر بالدنيا فإني فمن يغتر بالدنيا فإني لها ضَحِكُ القيان إلى غبي تبروفضها ورداً وشوكا وقوله في نفس القصيدة

ولي بين الضلوع دم واحمه

تُبدلٌ كل أونة إهابكا وأتب تُبدلٌ كل أونة إهابكا وأتبرعُ في ظلل السلم نابا (٢) وتفنيهم وما برحت كعابا (٣) لبست بها فأبليت الثيابا ولي ضَحِكُ اللبيب إذا تفابدى وذقت بكأسها شهداً وصابا

وشباب الفنون ما زال غضا

الضفتين جحبدها لا بُخلَـــقُ

فإذا حَضَرْتَ أخضوض الاستبرقُ

هما الواهي الذي ثكل الشبابا<sup>(٤)</sup> وصفّق في الضلوع، فقلتُ: ثابا<sup>(٥)</sup>

ونكتفي من شعر أمير الشعراء بهاتين القطعتين البديعين وهما بحق نواتا أثر في النفس أولاهما من قصيدته الأندلسية يقول<sup>(٦)</sup>:

<sup>(</sup>١) الديوان جـ١، ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) الرقط جمع رقطاء وهي الحية على جلدها سواد مشوب البياض، واترع: اسرع.

<sup>(</sup>٣) الكعاب: الجارية الناهد.

<sup>(</sup>٤) الواهى الضعيف: ثكل الشباب: فقده والمقصود بالدم واللحم هنا القلب.

<sup>(</sup>٥) ثاب: رجع بعد ذهاب.

<sup>(</sup>٦) الديوان ١/ه١٠.

يا نائح الطلع اشباه عَوادينا ماذا تقص علينا عيد أن يسدا

رمى بنا البينُ ايْكاً غير سامرنا كلُّ رمَتُ النوى: ريشُ (٢) الفراقُ لنا إذا دعا الشوقُ لـم نَبْرحْ بُمنْصَدعٍ إذا دعا الشوقُ لـم نَبْرحْ بُمنْصَدعٍ فإن يَكُ الجنسُ يا ابنَ الطَّلْحِ فرَّقنا لم تألُ ما على تحنانا، ولا ظمط تَجُرُّ من فَنَنِ (٥) ساقاً إلـى فَنَنِ أساةً إلـى فَنَنِ

نشجى لواديك أم نأسى لوادينا (۱)
قصت جناحك جالت في حواشينا
افعريب - وظلاً غير نادينا
سَهْماً، وسَكْ عليك البينُ سكينا
من الجناحين عيي لا يُلبَّينا
إنّ المصائب يجْمَعْن المصابينا
ولا ادّكاراً (۲) ولا شجواً أفانينا (٤)
وتسحَب الذبيل ترتاد المؤاسينيا

فَمنْ لروحك بالنُّطسس (٧) المُداوينا؟

والثانية من قصيدته (خلافة الإسلام) يقول (٨):

عادت أغاني العرس رَجْعَ نُصواحِ كُفُّنت في ليل الزفاف بثوبي في ليل الزفاف بثوبي في شُدُّ عن هلَع بِعَبْرة ضاحك في ضحت عليك مساذن، ومنابر

ونُعيِّت بين معاله الأفراح (٩) ودُفِنْت عند تبلُّج الإصباح (١٠) في كلِّ ناحية ، وسكرة صاح (١١) وبكت عليك ممالك، ونواح

<sup>(</sup>١) الطلح: نوع من الشـجر سـمي به واد بظاهر اشبيليا كان ابن عباد شديد الولوع به، عوادينا: عوادي الدهر النازلة بنا، وهي مصائبه.

<sup>(</sup>٢) ريش: من راش السهم ألصق عليه الريش.

<sup>(</sup>٣) أَدكارا: تذكراً.

<sup>(</sup>٤) افانين: اجناس.

<sup>(</sup>٥) الفنن:الغصن المستقيم.

<sup>(</sup>٦) الاساة: الأطباء.

<sup>(</sup>٧) النطس: الأطباء الحذاق.

<sup>(</sup>۸) الديوان ۱/ه۱۰.

<sup>(</sup>٩) الأغاني: جمع أغنية: وهي ما يترنم به ويتغنى فيه من شعر ونحوه، والرجع: ما يرد من في المكان الخالي على الإنسان إذا رفع صوته، والمعالم جمع معلم: وهو موضع الشيء الذي يظن فيه وجوده.

<sup>(</sup>١٠) تبلج الاصباح: اشراقه وانارته.

<sup>(</sup>١٦) الهلع: الجزع الشديد. والعبرة: الدمعة قبل أن تغيص وقيل هي تحلب الدمع.

الهند أوالهدة ومصدر كرينة تبكي عليك بمدميم سحّاح (١) والهدة ومصدر كرينة ماح والشام تسيألُ والعدراق وفيارس أمَحَا مين الأرض الخلافية ماح والشام تسيألُ والعدراق وفيام الماتما فقعدن فيه مقاعد الأنواح (٢)

#### ثانياً شاعرالنيل حافظ إبراهيم:

وحافظ شاعر الوطنية، وكم من صرخة قوية، وكم من زفرة قلب، وكم من لوعة أسى، كانت ترتسم على شفاه قصائده يهيب بالأمة ويحذر الشباب وقد أحاط بهم عدوهم، احاطة الذئاب بقطعان الغنم، ونختار لك هذه الأبيات لتلمح ما فيها من تصوير بالكناية تارة وبالاستعارة أخرى تصويراً يجسد الأحداث وينطق الجماد ويذكى أوار الجهاد قال -رحمه الله-

لمصر أم لربوع الشام تنتسب خدران للضاد لم تُهُ تَك سُتُورُهُما أم اللغات غداة الفخر أمهمو إذا ألمت بواد النيال نازلة وإن دعاني شرى الأهرام نو ألم لو أخلص النيال والأردن ودهم

هنا العلا وهناك المجد والحسب ولا تَحدول عدن مغناهما الأدب ولا تَحدول عدن مغناهما الأدب وإن سالت عدن الآباء فالعدرب باتت لها راسيات الشام تضطرب أجابه في ذرى لبنان ينتحب تصافحت منهما الأمواة والشعب أ

وإليك هذه الأبيات لتستخرج ما فيها من صور بالتشبيه وصور بالكناية:

لغير مرتهب إلّه مُرتقب جادتْ جفوني لها باللؤلؤ الرَّطب قَرْمٌ تصردد بين الموت والهسرب وإن سكتُ فإن النفسسَ لم تطب ونحن نمشي على أرض من الذهب متى أرى النيل لا تحلو مَ وارِدُه فقد غدتْ مصر في حال إذا ذكرت كَأنّني عند ذكري ما ألم بها إذا نطقت فقاع السجن متكا ايشتكى الفقر غادينا ورائحنا

<sup>(</sup>١) الوالهة: الحزينة، أو التي ذهب عقلها حزناً، وسحاح: كثير السح وهو أن يسيل الماء من أعلى إلى أسفل.

<sup>(</sup>٢) الجمع: واحدتها جمعة وهي الصلاة المفروضة بهذا الأسم، والأنواح: النائحات.

والقومُ في مصر كالاسفنج قد ظفرت بالماء لم يتركوا ضرعاً لمحتَلب

وأخيراً تلك صرخة من صرخات شاعر النيل حينما كممت الأفواه ومرّغت الجباه، واختنقت الكلمة وقيدت حرية الصحافة ويا حسرة الأمة العربية، فلا نقول ما أشبه اليوم بالبارحة، بل شتان شتان وما أبعد اليوم عن البارحة...!

إن البَليَّ قَ أن تباع وتُشْتَ ري كانَ تُ تواسينا على الام نَ الم نَ الم فاذا دَعَوْتُ الدمعَ فاستعصى بكت فانت اننا يوم الشدائيد اسهما كانت أننا يوم الشدائيد اسهما كانت صماما للنفوس إذا غلَ ت كم نقست عن صدر حرر حرر واجد مالي أنوح على الصحافة جازعا قصيوا حواشيها وظنوا أنهم

فاستمع وحاول أن تتذوق هذه الصورة البيانية علها تهز من نفسك أو ترهف حسك.

#### ثالثاً: الرافعي:

وإليك بعضاً من صور التشبيه عند الرافعي، يقول:

إني أرى الشمس تحت البحر مُطْفَاةً كانّما هو كف الأرض قد سَطَتْ

والماء ما زال ذا بأس على النّار الله السّماء فجادتها بدينار

ويشبه إنساناً يبطره غناه ويطغيه فيغفل عما يجره الطغيان من عوامل قد تؤدي إلى الضعة بعد الرفعة أو إلى الهلاك بعد السلامة بالبهائم التي ترعى لكنها تعمى عن رؤية الشوك الكثير وكل ذلك من أجل قليل من العشب.

أرى الإنسان يطفى حين يغندي

وما أولى الهبوط من الصعود عن الشوك الكثير لأجال عدود

#### رابعاً: الشاعر أبو سلمى:

وأبو سلمى عاش مأساة فلسطين فناحها فمه وانتحبها دمه، ومن قصائده (يا رفاق الفكر):

يا رفاق الفكر أعيانا السنرى نَصْنَ خُضْنَا تَوْرَةَ الفكر مَعَا لَحْرُفَهِ الفكر مَعَا لَحْرَفُهُ الفكر مَعَا مَثْنَذُ خَطَّ الصَّرْفُ تاريسخَ الدُّنا مَنْذُ خَطَّ الحَرْفُ تاريسخَ الدُّنا هسنزهِ الحريسةُ الحَصْسراءُ مسا بكست الأحرارُ في أوْطانِها شَسردوا أهلي، وصَحْبي فَعَلى تأخست الأرضُ عَلى أربابها ناحَست الأرضُ عَلى أربابها يسا رفاق الفكر حُراً ثائسراً حاربوا الظلم مدى الدهر إلى وإذا المستَعمرون انتشروا حرروا الدنيا من استعمارها

وطَوَيْنَاهُ: دُرُوبِاً وبطاحال واقْتَحَمْناها أَ: دُرُوبِا وبطاحال واقْتَحَمْناها أَهَادِا الْحَدِرْف وشَاحا مَطَّم القَيْدَ، وبالظُلْم أَطَاحا عَرفَ سَ إلا فلَسْ طينَ مَراحا عَرفَ لا نَبْكي حمانا المُسْتباحا كُيْفَ لا نَبْكي حمانا المُسْتباحا كُيلُ دَرْب شِنبَحُ النّكبَة لاحا أَيْنَ مَنْ يَسْمَعُ مِنْ أَرْضِي النُّواحا أَنْ في حُريّة الفكر المُطلاحا أَنْ يَصرفُ الكَوْن الأرضَ جَوْراً واجتراحا يمُسلون الأرضَ جَوْراً واجتراحا شرفُ الإنسانِ أن يقضي كفاحا شرفُ الإنسانِ أن يقضي كفاحا

#### خامساً: وهذه صرخة من صرخات أمير البيان شكيب أرسلان:

قائلاً محذراً أمته يوم أن أطبقت الدنيا على الخلافة العثمانية. وفيها من الكنايات البديعة ما كان حرياً أن يتأثر به القوم، ولكن كان ما كان، ولله الأمر من قبل ومن بعد، يقول:

بعصر احيطت بالزحام مناهلُه ولا لكالم يشبه الحق باطالُه ولا لكالم يشبه الحق باطالُه ولكن لصيد الأمتين حبائلُه فكالم أخير قد نمته أوائلُه فكالله الأمر الذي هو غائلُه

فَيَا وَطَني لا تَبْركِ الصَرْمُ لحظةً وكن يقظاً لا تستنام لمكيدة وكيد على الأتسراك قيال مصوب تنكر قديم الأمسر تعلم حديثا إذا غالت الجلي أخال فإنال

فليست بغير الاتصاد وسيلسة وليسس لنا غير الهالا مظلسة ولم يفدنا عبرة خطب غيرنا سيعلسم قومي أنني لا أغشهسم

لمن عاف أن تغشى عليه منازلكه ينال لديها العرز من هو آملكه ينال لديها العرز من هو آملكه لهان ولكن عندنا من نسائلكه ومهما استطال الليل فالصبح واصلكه

ونرى من المناسب في آخر المطاف، أن نزيدك شيئاً من الصور البيانية من خلال أبيات من بعض القصائد اخترناها لك - أيها القارئ الكريم - تلامس واقعنا وتتحسس جراحاتنا وتذكر آلأمنا وآمالنا، آملين أن تؤتي في نفسك أثرها، وأن تتذوق ما فيها من صور بيانية بنفسك بعد أن خضت غمار هذا الكتاب.

### أولاً؛ قصيدة أبي تمام في مدح المعتصم بعد فتح عمورية:

السَيْفُ أصدقُ أنباءً مِنَ الكُتُبِرِ (١) بِيضُ الصَفَائِحِ لاسُودُ الصَحَائِفِ فِي وَالعَلِمُ فِي شُهُبِ الأَرْماحِ لامِفَةً أَنْ أَيْنَ النُّجُومُ وَمَا أَيْنَ النُّجُومُ وَمَا فَيْتُ الفُّتُومِ تَعَالَى أَن يُحيطَ بِهِ فَتْتُحُ الفُتُومِ تَعَالَى أَن يُحيطَ بِهِ فَتْتُحُ الفُتُومِ تَعَالَى أَن يُحيطَ بِهِ فَتْتُحُ أَبُوابُ السماءِ لَهُ نَتْ فَتَ عُمُ وَقَعَةٍ عاموريَّةَ انْصَرَفَتُ تُن يُحيطُ بِهِ يَا يَوْمُ وَقَعَةٍ عاموريَّةَ انْصَرَفَتُ لَا يُقَيْتِ جِدَّ بني الإسلام في صعفد للهناسِ مُنْتَقِم مِن اللّهِ مُنْتَقَم مَن وَتَعَالَى اللّهُ بُرْجَيْها فَهَدَّمَها لَا لَكُ اللّهُ بُرْجَيْها فَهَدَّمَها لَا لَكُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّه

في حَدِّه الصَدُّ بِينَ الجِدِّ واللَّهِبِ مَتُونِهِبِنَّ جَسِلاءُ الشَّكِّ والريَّسِبِ بِينِ الخَمِسَيْنِ لا في السَبْعَةِ الشُهُبِ صَاغُوهُ مِنْ زُخْرُفٍ فيها وَمِنْ كَذَبِ صَاغُوهُ مِنْ الشَّعْرِ أو نَ تُرُّ مِنَ الخُطَبِ نَظْمَ مِنَ الشَّعْرِ أو نَ تُرُّ مِنَ الخُطَبِ وَتَبْرُزُ الأَرْضُ في أَثُوابِهِا الْقُشُبِ مِنْ القُشُبِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ المُسْبِ وَتَبْرِرُ الأَرْضُ في أَثُوابِهِا القُشُبِ مِنْ المُسْبِ المُسْبِ اللَّهِ المُسْبِ المُسْبِ اللَّهِ مَنْ ودارَ الشَّرِكِ في صَبَبِ بِي ولورَ الشَّيرِكِ في صَبَبِ اللَّهِ مَرْتَغِسِبِ في اللَّهِ مَرْتَغِسِبِ في اللَّهِ مَرْتَغِسِبِ في اللَّهِ لَمْ يُصِبِ ولو رَمِي بِكَ غير اللَّهِ لَمْ يُصِبِ كَا عَيْسِرُ اللَّهِ لَمْ يُصِبِ كَاللَّهِ الخُرْدِ العُربِ كَاللَّهِ لَمْ يُصِبِ كَا غير اللَّهِ لَمْ يُصِبِ كَا غير اللَّهِ لَهُ المُ يُصِبِ كَا غير اللَّهِ لَمْ يُصِبِ المُدرِدِ العُربِ السَّهِ المُدرِدِ العُربِ المُدي وَرفِضَابَ المُدرِدِ العُربِ المُدرِدِ العُربِ المُدربِ المُدرِدِ العُربِ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربُ المُدربِ المُدربُ المُدربُ المُدربِ المُدربِ المُدربُ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربُ المُدربُ المُدربُ المُدربِ المُدربِ المُدربُ المُدربِ المُدربِ المُدربُ المُدربِ المُدربِ المُدربُ المُدربِ المُدربِ المُدربِ المُدربُ المُدربِ المُدربُ المُد

<sup>(</sup>١) كان المنجمون قد قالوا: رأينا في الكتب أن عمورية لا تفتح في هذا الوقت، وإنما وقت نضج التين والعنب.

 <sup>(</sup>٢) كانت امرأةً اعتدي عليها في (زبطرة) فصرخت (وامعتصماه) فلما وصل الخبر إلى المعتصم أخذته الحمية، والغضب لله وقال: لبيك وأخذ في الاستعداد.

بَصُرْتَ بِالرَّاحَةِ الكُبُّرَى فَلَمْ تَرَهَا

تُنَالُ إِلاّ عَلَى جِسْرٍ مِنَ التَعَـبِ

### ثانياً؛ قصيدة أبي البقاء الرندي في رثاء الأندلس؛

لكل شيء إذا ما تَصم نُقْصَانُ هي الأمور كما شاهد تها دُولُ وهي الأمور كما شاهد تها دُولُ وهد في الحدار لا تُبقى على أحد من قُلُ الده من حَتْمَا كُلُ سابِغَة مِي على ثم يقول:

م يورو.

فَجَائِعُ الدَّهْ رِ أَنْ واعٌ مُنَوَّعَ الدَّهُ ولِلحَ سوادِثِ سلِوانٌ يُسنَهُ لَهُ اللهُ المَذي المَخري المَخري المَخري المَخري المَخري المَخري المَخري المَخري المَخري المُخري أَنْ مُرْسيَ المَخري المُخري المُخري وما تَحويه مِنْ نُحره وَ المَخري المُخري المَخري المُخري المَخري المُخري المُخري المُخري المَخري المُخري المُ

فَ لل يُفَ رُّ بِطِيبِ العَيْشِ إِنْسِانُ مَ مَنْ سِطِيبِ العَيْشِ إِنْسِانُ مَ مَنْ سَاعَتْ هُ أَنْمَانُ (١) ولا يَصدُومُ على حالٍ لَها شَصانُ (١) إذا نَبَت مُشْرَفِيًاتُ وخُرْصانُ (٢)

وللذمّانِ مَسَراّتُ وأحْسَزَانُ وَمَا لَمُا لِمُسَادِمُ سِلْسَوْانُ وَمَا لِمَا حَلَّ بِالْإِسْلَامِ سِلْسَوْانُ هَمَدَّ فَهْسَلانُ (٢) هَسُوى لَكُ أُحُدُ وَانْهَدَّ فَهْسَلانُ (٤) حَتَّى خَلَتْ مِنْهُ أَقْطَارُ وبلُّسِدَانُ (٤) وبلُّسِدَانُ (٤) وبلُّسِدَانُ (٤) وبلُّسِدَانُ شَاطِبِسَةٌ أَمْ أَيْسِنَ جَيَّسَانُ مِنْ عَالِمٍ قَدْ سَمَا فيهَا لَكُ شَسَانُ مِنْ عَالِمٍ قَدْ سَمَا فيهَا لَكُ شَسَانُ ومَسَلانُ (٥) ومَسلانُ (٥) عَسَسَى البَقَاءُ إِذَا لَمْ تَبْسِقَ أَركسانُ كَما بَكَى لِفِرَاقِ الإِلْسَفِ هَيْمَانُ (٢) كَما بَكَى لِفِرَاقِ الإِلْسَفِ هَيْمَانُ (٢) قَدْرُ عَمْسَرَانُ قَلَ مَا بِالكُفْرِ عِمْسِرَانُ قَلَهُا بِالكُفْرِ عِمْسِرَانُ قَدَدْ وَمُصَانَ (٢) قَدَدْ أَقْفَرَتْ وَلَهَا بِالكُفْرِ عِمْسِرَانُ

<sup>(</sup>١) دول: متداولة.

<sup>(</sup>٢) السابغة: الدروع. والمشرفيات: السيوف، ونبوها: ألا تصيب الضريبة، والخرصان: أراد بها الرماح.

<sup>(</sup>٣) أحد وثهلان: جبلان.

<sup>(</sup>٤) وفي رواية (أصابها العين في الإسلام فامتحنت).

<sup>(</sup>٥) حمص: اسم اشبيلية، سميت بذلك لأن الفاتحين من أهل حمص الشام نزلوها.

<sup>(</sup>٦) الحنيفية البيضاء: الإسلام،

حَيْثُ المَسَاجِدُ قَدْ صَارَتْ كَنَائِسَ مَا حَيْثُ المَسَاجِدُ قَدْ صَارَتْ كَنَائِسَ مَا حَتَّى المحاريبُ تَبْكي وَهْسيَ جَامِدةً ثَم

ألا نُفُ وس أبيات لها هم مسم يا من لذلة قصوم بعد عزه مم بالأمس كانوا ملوكا في منازلهم فلو تراهم حيناري لا دليل لهم فلو تراهم حيناري لا دليل لهم ولسو رأيت بكاهم عيند بيعهم ينا رب أم وطفل حيل بينتهما وطفلة مئسل الشمس إذ طلَعت يقوده مكرها للقالم من كم هذا ينوب القالم من كم هذا

فِيهِ نَّ إِلاَّ نَصواقِيَ سَّ وَمَكُلْبَ انُ حَتَّ عَ لَلْنَابِرُ تَرْثَي وَهَّ عَيْ عَيْ دَانُ

أمَا عَلَى الخَيْرِ أَنْصَارُ وَأَعْرِا وَالْمَا وَأَعْرِا أَنْصَارُ وَأَعْرِا أَنْصَالُ وَالْعُدِالُ أَلْ الْمَالَةُ مُ كُفْرِ وَطُرِعُبُدِالُ (١) وَالْيَوْمَ هُمْ في بِلاَدِ الكُفْرِ عُبُدِدالُ (١) عَلَيْهِمُ مِنْ ثَيَابِ السَّذُلِّ أَلْسُوالُ لَهَالَكَ الأَمْرِ وَاسْتَهْ وَتُلِكَ أَلْسُوالُ لَهَالَكَ الأَمْرِ وَاسْتَهْ وَتُلِكَ أَلْسُوالُ لَهَالَكَ الأَمْرِ وَاسْتَهْ وَتُلِكَ أَنْدُ سَرَالُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ وَالْعَلَى اللهُ وَالْمَالُ وَالْعَلَى اللهُ وَالْهُ وَالْمَالُولُ وَاللّهُ وَالْعَلَى اللهُ وَالْعَلَى اللهُ وَالْعَلَى اللهُ وَالْمَلَامُ وَالْعَلَى اللهُ وَالْعَلَى اللهُ اللهُ وَالْمَالُولُ وَاللّهُ وَالْمَالُولُ وَاللّهُ وَالْمَلَالُ وَالْمَلَالُ وَالْمَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

### ثالثاً: قصيدة (الأندلس الجديدة) لأحمد شوقي:

يَا أُخْتَ أَنْدُلُسٍ عَلَيْكِ سَلِمُمُ نَرْلَ الهللاكُ عَن السَمَاءِ، فَلَيْتَهاا أَنْدَى بِهِ، وَأَزَالَهُ عَدَنْ أَوْجِسهِ جُرحَانِ تَمْضِي الأُمَّتَانِ عَلَيْهِما

هُـوَتِ الخِلاَفَةُ عَنْكِ وَالإِسْكِ أَلاَمُ (٢)

طُويِسَتْ، وَعَهمَّ العَالَمسِينَ ظَللاَمُ

قَدِرٌ يَحُطُّ البَدْرَ وَهُ وُ تَمَامُ (٤)

هَـذَا يسيلُ، وَذَاكَ لاَ يَلْتَامُ (٥)

<sup>(</sup>۱) عبدان: عبيد.

<sup>(</sup>٢) الطفلة: الفتاة الناعمة.

 <sup>(</sup>٣) يا أخت أندلس: يخاطب مدينة أدرنة، وقد كانت من أمهات المدن العثمانية في مقدونية، ويها مقابر كثير من سلاطين أل عثمان. جاءت الأنباء بغلبة البلغار عليها في الحرب سنة (١٩١٢) بعد أن أبلت حاميتها في الدفاع عنها بلاءً حسناً.
 (٤) أزرى به: وضع من شائه. والأوج: العلو.

<sup>(ُ</sup>ه) جرحان: أحدهما خروج أدرنة من أيدي المسلمين، والثاني خروج الأندلس من أيديهم. والأمتان: هما العرب أيام نكبة الأندلس، والترك أيام ضياع أدرنة.

بِكُمَا أُصِيْبَ الْسُلْمُونَ، وَهَيكُما لَكُمْ يُطُو مَأْتَمُها، وَهَذا مَأْتَسَمُ ما بَيْنَ مَصْرَعِها وَمَصْرَعِكِ انْقَضَتْ خَلَتِ القُصونُ كَلَيْلَةٍ، وَتَصَرَّمَتْ خَلَتِ القُصونُ كَلَيْلَةٍ، وَتَصَرَّمَتْ والدَّهْرُ لا يَأْلُوا المَمَالِكَ مُنْ فراً ثم يقول:

صَبْراً أَدَرْنَةُ! كُلُّ مُلْكِ زَائِلُ خَفَتَ الأَذَانُ، فَما عَلَيْكِ مُوحَّلًا وَخَبَتْ مُسَاجِدُ كُنَّ نُوراً جَامِعًا يَدْرُجُنَ في حَرَمِ الصَلِاةِ قَوَانتَا وَعَفَتْ قُبُورُ الفَاتِحِينَ، وَفُضَّ عَنْ نُبِشَتْ عَلَى قَعْسَاءِ عِزَّتِهَا، كَمَا في ذمّة التَاريخِ خَمْسَةُ أَشْهُرِ السَيْفُ عَانٍ والوَبَاءُ مُسَلَّطً والجُسوعُ فَتَاكُ، وفيه صَحَابَةً

دُفِنَ اليَراعُ وغُدِّبَ الصَمْصَامُ (١)
لَبِسُوا السَّوَادَ عَلَيْكِ فيه وَقَامُوا (٢)
فيما نُحِبُّ وَنَكْرَهُ الأَيَّامُ المُ

يَوْمَاً، وَيَبْقَى الْمَالِكُ الْعَالُمُ (٥)

يَسْعَى، وَلاَ الْجُمْعُ الْحِسَانُ تُقَامُ (٢)

تَمْشِي إِلَيْهِ الْأُسْدُ وَالْآرامُ (٧)

بِيضَ الإزارِ، كَأَنَّهُ نَّ حَمَامُ (٨)

حُفَرِ الْخَالَائِقِ جَنْدَلُ وَرِجَامُ (٩)

نُبِشَتْ عَلَى اسْتَعْلائِهَا الْأَهْرَامُ (١١)

طَالَتْ عَلَى اسْتَعْلائِهَا الْأَهْرَامُ (١١)

طَالَتْ عَلَى السَّعْلائِهَا الْأَهْرَامُ (١١)

والسَيْلُ خَوْفُ، والثَّلُوجُ رُكَامُ (١١)

لَوْ لَمْ يَجُوعُوا فِي الْجِهَادِ لَصَامُوا

(٤) لا يألوا: لا يقصر ولا يبطئ.

<sup>(</sup>١) اليراع: القلم. والصمصام: السيف

<sup>(</sup>٢) لم يطو مأتمها: أي مأتم الأندلس.

<sup>(</sup>٣) خلت: مضت. وتصرمت: انقضت.

<sup>(</sup>٥) صبراً أدرنة: أي أصبري صبراً.

<sup>(</sup>٦) خفت: سكن وانقطع. والموحد: من يعتقد أن الله واحد لا شريك له ولا ولد. والجمع: هي صلوات الجمع الأسبوعية.

<sup>/ )</sup> خبت: سكنت. والأسد هم الرجال الذاهبون إلى المساجد. والآرام: النساء الذاهبات إليها، والرئم: الظبي الأبيض.

<sup>(</sup>٨) يدرجن: يمشين، والضمير للكرام في البيت المتقدم. والقوانت: جمع قائنة، من القنوت، وهو الطاعة والدعاء.

<sup>(</sup>٩) عفت: اضمحلت ومُحيت. و(فض جندل ورجام): أي كسر متفرقاً، والجندل: الحجارة. والرجام: ما يبنى عليه البئر وتعرض فوقه الخشبة للدلو.

<sup>(</sup>١٠) العزة القعساء: المنيعة الثابتة.

<sup>(</sup>١١)خمسة أشهر: هي مدة حصار أدرنة.

<sup>(</sup>١٢) السيف عار: أي مجرد من غمده كما يتجرد الإنسان من ثيابه، والمراد أن القتال مستمر. والوباء مسلط: هو الوباء الذي يحدث عادة في كل مكان يكثر فيه القتل والقتال، ويكون محصوراً من الخارج. والسيل خوف: أي مخيف. والثاوج ركام: أي متراكم بعضها فوق بعض.

ضنّوا بِعِرْضِكَ أَنْ يُبَاعَ وَيُشْتَرى عِرضُ الحَرائِرِ لَيْسَ فِيهِ سُوامُ (۱) ضَاقَ الحِصَارُ كَأَنَّمَا حَلَقَاتُ فَ فَلَكُ، وَمَقَدُوفَاتُها أَجْدَرَامُ (۲) وَرَمَيْتِهِمْ بِجَهَنَّ مِ مَما يَصُبُ اللّهُ لا الأقْدَوامُ وَرَمَيْتِهِمْ بِجَهَنَّ مِ وَكَذَا يُبَاعُ اللّهُ لا الأقْدَوامُ وَرَمَيْتِهِمْ بِجَهَنَّ مِ مَا يَصُبُ اللّهُ لا الأقْدَوامُ بِعُلْمَ بِعَلَى اللّهِ اللّهَ لا الأقْدَوامُ بعث العَدوق بِكُلِّ شَبْرٍ مُهْجَةً وَكَذَا يُبَاعُ اللّه لا الله لا المُعْدُونِ وَمِثْلُهُ لَ عِظَامُ (۲) مَا زَالَ بَيْدَنَكِ فِي الحِصَارِ وَبَيْنَهُ شُمُ المُصُونِ، وَمِثْلُهُ لَ عِظَامُ (۱) حَدَويْتِهِ جُنْدًا مُ المُصُدونِ، وَمِثْلُهُ لَ عِظَامُ (۱) حَدَويْتِهِ جُنْدًا مُ فَالا غَبْدِلُ وَلا استَذْمَامُ (۱)

## رابعاً: قصيدة «حوار أمام بوابة الهزيمة» للعشماوي $^{(1)}$ ومنها:

أَقَ مَالَنَا في المَجْدِ أَلْسِفُ حِكَايَسةً أَق مَسا جَسِرَتْ أَنْهَارُنَا رَقْسِرَاقَسةً أَق مَسا لَدَيْنَا النَبْعُ يَصْفُو مِساقُهُ أَق مَسا لَدَيْنَا النَبْعُ يَصْفُو مِساقُهُ أَق لَمْ نَكُنْ جسْسِرَ النَجَاة لِعَالَسِمِ أَق مَا سَرَى في الكَوْنِ صَوْتُ بِلَالنَا أَق مَا سَرَى في الكَوْنِ صَوْتُ بِلَالنَا أَق أَق لَم تَكُنْ ذَاتُ السَّلاسِلِ لَوْحَسةً أَق لَم رَأَى اليَرْمُوكُ كَيْفَ استَبْشَرَتْ رَتْ أَق لَم نُعلَّق فَي المَدَائِسِيَة قصَّسَةً أَق لَم نُعلَّق فَي المَدَائِسَ شَمْعَة أَق لَم نُعلَّق فَي المَدَائِسَ شَمْعَة أَق لَم نُعلَّق فَي المَدَائِسَ شَمْعَة أَق لَم مُعَلَة أَق لَم نُعلَّق فَي المَدَائِسَ شَمْعَة أَق لَم مُعَلَة أَق لَم نُعلَق فَي المَدَائِسَ شَمْعَة أَق لَم مُعَلَة أَق لَم مُعَلَة أَق لَم مُعَلَة أَق لَم المَدَائِسُ شَمْعَة أَق لَم المَدَائِسَ شَمْعَة المِدَائِسَ شَمْعَة المَدَائِسَ شَمْعَة المَدَائِسَة المَدَائِسَ شَمْعَة المَدَائِسَ شَمْعَة المَدَائِسَة المَدَائِسَةُ المَدَائِسُونَ المَائِهُ المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدَائِسَةُ المَدَائِسَةُ المَدْ المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدْ المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدْسَة المَدَائِسَة المَدَائِسَة المَدْفَق المَدَائِسَة المُسْتَعَالِسَة المَدَائِسَة المُنْ المَدَائِسَة المَدَائِسَةُ المَدَائِسَةُ المَدَائِسَةُ المَدَائِسَةُ المَدَائِسَةُ المَدَائِسَةُ المَدَائِسَة المَدَائِسَةُ المَد

تَعبَدتْ عَلَى تَدُوينِها الأَقْالَامُ بِالْخَيْالِ تُدرُفَعُ فَاوْقَهَا الأَعْالَمُ بِالْخَيْالِ تُدرُفَعُ فَاوْقَهَا الأَعْالَمُ وَعَلَيْهِ مِنْ شَفَفِ القُلُوبِ زِحَامُ يَشْقَى بِهِ الضُعَفَاءُ والأَيْتَامُ وَعَلَى صَداهُ تَسهَاوَتِ الأَصْنَامُ مَرْسُومَا وَالأَيْتَامُ مَرْسُومَا وَالمَانَّذَامُ مَرْسُومَا وَالمَانَامُ بِرُعوعُ فَجْرِ المُسْلِمِينَ الشَامُ بِبُصْفِ شُمُوخِها الصَمَامُ المَامَامُ المَامَامُ المَامَامُ المَامَامُ المَامَامُ المَامَامُ المَامَامُ المَامَامُ المَامَامُ الإنظاما الإنظاما الإنظاما الإنظاما الإنظاما الإنظاما الإنظاما الإنظاما الإنظاما المنافِقِيقِيا المحتفيق ا

<sup>(</sup>١) الحرائر: جمع حرة. والسوام (بضم السين): أن تعرض السلعة ويذكر ثمنها.

<sup>(</sup>٢) الفلك: مدار النجوم. والأجرام: هي الأجسام التي في الفلك.

<sup>(</sup>٣) المهجة: الروح أو دم القلب، أي أن العدو لم يثلك إلا بعد أن بذل في كل شبر من أرضك رجلاً من رجاله.

<sup>(</sup>٤) شم الحصون: أي الحصون العالية.

<sup>(</sup>ه) حواك: ملكك. والاستذمام: فعلُ ما يقتضي الذم، والمعنى: أن الحصون بقيت ثابتة بينك وبين الأعداء كما كان بينك وبينهم من عظام القتلى أكوام كالحصون، فلم يأخذك إلا بعد أن صارت مقابر لرجاله جنثاً هامدة وبهذا لم تفعلي ما فيه غين ولا ما يقتضى الذمر

<sup>(</sup>٦) هو عبد الرحمن بن صالح العشماوي ولد سنة ١٣٢٥هـ في قرية من قرى منطقة الباحة جنوب السعودية أنهى دراسته من جامعة الإمام محمد بن سعود وحصل منها على شهادة النكتوراة وعين مدرساً بها.

درْسَاً تَحارُ أَمَامَهُ الأَفْهَامُ وَبِقَلْ بِ أَنْ دَلُ سِ لَهِا إِعْ ظَ امُ جنّْنَا يَــزُفُّ صَهيلَنَا الإقـــدامُ تَهْفُ وا إلى أَنْفَ امِ الأَنْفَ امُ همَـمُ لِـرَدْعِ الْمُعْتَـدِيـنَ عِظَـامُ قمن شُمن قُرُ فُ حُشهَا الأَفْ للمُ وَعَلَيْهِ مِن دَمِنَا المُصراق إدام والقدس يُهْتَكُ عرضها وتُظَام في كَفِّهِ حَجَرٌ وَنَحْنُ نَنَامُ وَعَلَى شِفَاه الصَامِتِينَ دُطَامُ نَطَقُ فِ المَا لا يَرْغَ بُ الأَقْ لَا أَنْ اللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه صَـُلْتُ وَسِنْفُ سِلَّــهُ الدُّكِّــامُ شَـــراً وَنَحْــنُ كَأَنَّنَــا الأَنْعَـــامُ وَعَلِي الْأُنُوفِ مَذَلَّةٌ وَرَغَدِامُ وَيُنَامُ فَوْقَ فِرَاشِنَا الْحَاذَامُ وَيُرْبِحُنَا عَنْ مَجْدنَا استسالامُ وَلَحُزْنِهِ بَيْنِ الضُّلُوعِ ضِيرامُ أَوَّاهُ كَمْ يُصِوُّذِي الكَرِيمَ لِجَكُمْ

أَوَ لَــمْ نُلَقِّنْ قَيْصَـراً وَحُـشُــودَهُ أَوَ لَمْ تَخُصِ بُحْرَ البُطُولَة خَيْلُنَا أَوَ لَمْ تَقُلُ للصِينِ خَيْلُ قُتَيْبَ ــةِ: أَنَ لَـمْ تَصُـغُ حِطِّينُ لَحْنَاً خَالِـداً أَنَ لَـمْ تَكُنْ في عَيْنِ جَالُوتِ لَنَـا أَقَ هِ كَ ذَا تُطْوِي عَزَائهُ جِيلنا قَـلْ لي أبِي أَنْظَـلُ نَاكُـلُ خُبْزَنَـا قُـلْ لِي أَبِي أَنْظَـلُّ نَشْـرَبُ مَـاتَنَـا قُل لي أبعي أَيَبِيتُ طِفْلُ سَاهِرًا وَرِمَت عُير ونُ المُخْبِ رين فَرَاءَهُ سَكَتُوا لأنَّ السَيْفَ مَسْلُ ول إذا سَيْفَان يَا أَبْتَاهُ سَيْفُ عَدُوِّنَا كُفْرٌ وَرَبِّكَ يَا أَبِي يَنْوي بِنَا قُلْ لَى أَبِي أَنْظَلُّ نَعْلَكُ صَمْتَنَا أَنْظَـلُ نُخْفِضُ لِلصَّلِيبِ رُؤُوسَنَـا أَقَ هَكِذَا أَبتَاهُ نَنْ سَي دينَنَ \_\_ا كَانَ الأَبُ المِسْكِينُ يَحْبِسُ دَمْعَهُ أَبُنَ عِيَّ لاَ تَنْطِقْ فَقَدْ ٱلْجَمْتَنِ عِي

### خامساً: قصيدة (قناديل على مآذن القدس) للشاعر صالح الجيتاوي(١):

لي في هدائن مدائن ومرابنغ وعلى جبينك قُبلتى، وأهلتنى يا قدسُ يا فرحَ الحياة، إذا ارتـوى وإذا شدا في الأيك صبُّ فهو في أرَقُ الوجود على غِلالَتِكِ التـــــي رُسُحُ الوجود جمالها وكمالها وأنا على شفة الخلود معاقر وعلى مصدى إيماء عينك قائم إن كان حُسبُك حَسجَّـةً مسبسرورةً فأنا ببابك ناسك، وعلى رُموشك رَوْيتُ شعري في صَلاتِك مُثَخَنَاً والبيضُ تسجدُ في أرومتكِ التي في راحتيك حمائيم وولائيم حَـــلاَّك بَـــدْرٌ، والبِــدورُ أهـــلَّــــةٌ حَفْلَتُ بِه الدنيا لديك، وأشـرق جَلَّى جبينُك ما الحيالُ وما السُّرى وَهَـجُ الكرامـة كَعبةُ للعاشـقــين فَضْــلُ العلــيِّ علــي الصـفــيُّ ولايــةً تبقى القلوب حيالها مسسوبة

وعلى شَجاكِ سحائبٌ تتدافع البشريات عدزائم وطلائع ظمأ، فمن عينيك فيه نصوازعُ سـرً ابتسامــتك الحزينــة خـاشـــــغُ تسقى الخيال، شمائكلٌ وروائكم وظلالها، والحادثاتُ ذرائــــعُ طيب اللَّما، وفـــمُ الأثيـــرة شافــــعُ وعلى شَذاكِ مُرابِطُ ومُقسارعُ يحدو لها الحساد*ي* ويهفسو السامسعُ عاشق، وعلى بحورك ضارعُ والقلب في سبنحات وجهك راكسع وَظفَ الغمامُ لها وأوفى السزراعُ وكتائب ب ومواكب ومصارع حَدبَت عليه، مُبارك ومُبايـــغ المسيري وقاميت للخبيال مجاميع صنَعِا، فما بضلا، وجَـلَّ الصانـعُ إقامــةً وشفاعــةً ومــدامــــع والكون بالأمر المهيمن صلاع وإذا غفت شعلى رُؤاك هواجع

<sup>(</sup>١) هو صالح عبد الله أحمد الجيتاوي ولد عام ١٩٤٢م في قرية من قرى نابلس بفلسطين وهو حاصل على شهادة بكالوريوس في الهندسة المدنية وعضو في رابطة الأدب الإسلامي ومن مؤلفاته ديوان (صدى الصحراء) و (قناديل على مأذن القدس) الذي أخترنا منه هذه القصيدة.

فالعمر دونك أجدد بوبالاقسع سيًّان عندي، لست فيك أصانع ولَنَــنْ رُميـتُ بـهـا فإنــي بـائــعُ لضُلُوع مملكتي، ولَسِجَّ الطامع لَمْ عُ السراب، وأعْدُدُ تتمسارعُ إلاَّ، وأوحى شيخُهم فتبايعوا أو خانع أدمي قَـفاهُ الصافعُ بين الضلوع، ومنا عسناهُ الضاليعُ واليصوم عن عَتَباتها يترافع فُرسانُها عُوَّارُها الْمُتَدَافِعُ السلام، وقبل على هذا السلام زُعازعُ فَهَ فَ تُ إلى بُلابِ لُ وَسَواجِعُ أطُّ الحَطِّيبِ مُ لهَوْلهِا والجِامِعُ ولهمم كهوف الخنا وصوامع

يا قددسُ مالي في هيواك تَقيَّـةُ يَرضَى الذي يَرضَــي، ويسخطُ ساخـطٌ ما ظَلً غير حُشاشةٍ أَرْمَى بها حَطَّمُ الزمانُ عمود روحي، وانتنعي فأنا الفريب على حياضك، والمدى جاسوا بأنفاس الصدور وما رُعَوْا مِنْ تاجسر شَربَ الدمساء رواحسلا أو فاجر القَتْهُ أقبيةُ السرَّدي سكرانُ ميا عرف المسلاةَ ولا الهُدي هَـزُلُـتُ علـى سُـوح الطِّمـاح قَـضيَّـةُ قالوا السلامُ، قُبل السلامُ علي أأنا الملسوم إذا رفعت عَسقيرتي أأنا الملومُ إذا رَجَمْ تُ خَطينَ قَ القددس قدسسى والقباب صوامعسى

#### خاتمية

بعد هذا التطواف مع البلاغة في فنونها وأفنانها، نرى لزاماً أن نختم بكلمة موجزة نعرض فيها لتلك الأزمة الخانقة، التي تعيشها بلاغتنا ولغتنا على السواء، ونظن أننا في هذه الرحلة الطويلة مع البلاغة العربية، استطعنا أن ندرك بما لا يدع مجالاً للشك والارتياب بأن هذه البلاغة، سواء في مباحثها، أم في اتصال هذه المباحث بعضها مع بعض، أم في الأمثلة والنصوص قديمها وحديثها، أقول نستطيع أن ندرك أن هذه البلاغة في أصالتها ومرونتها واستعيابها لكل ما تنتجه القرائح، القرائح اللوامح الوقادة، والطبائع المسترسلة المنقادة، لا تعوزها الدقة، ولا تفتقر إلى عنصر غربي غريب، لتكمل به وتجمل.

ولكن ما يتفطر له القلب ويحار له اللب أن نجد من يجردون على هذه البلاغة سيوفهم ويصوبون لها سهامهم – وما نظن أن كالبلاغة مستهدفاً – رغم أن تراثنا كله مستهدف، ولكنها بصفة خاصّة كانت هدف الرماة، وان تعجب فعجب أمر أولئك الذين يتباكون عليها زاعمين أنهم بناتها، ويعلم الله أنهم جناة وليسوا بناة، فكم من متظاهر بإنه من دعاتها وما هو في الحقيقة إلا من نعاتها، ولو أن هذه السهام كانت من أعدائها فحسب، لكان من السهل أن تقى هذه السهام بأصالتها وقوتها، ولكن المؤلم أن هذه السهام من الأدعياء والدعاة كذلك.

- (١) ونحن نسمع بين الحين والحين دعوات مشبوهة لطرحها وتناسيها بحجة أنها شاخت وهرمت، وصارت لا تواكب الحياة الأدبية ولا تصلح للعصر الذي نعيش فيه.
- (٢) وفريق آخر يتهمها في ولادتها ونشأتها، وأصلها وأصالتها، فتارة يزعمون أنها يونانية
   الأب والأم واللحم والدم، وتارة يدعون أنها هندية الخال والعم، وثالثة يتقولون عليها بأنها
   فارسية الكيف والكم.
  - (٣) وفريق ثالث: يتهمها في رجالها، فهم لا يملكون الفهم، بل يعيشون على الوهم.

وقد خصصنا كتابنا الثالث في البلاغة لهذه الافتراءات جميعها.

ونحن على يقين من أن هذه الحملة الشعواء والهجمة النكراء على بلاغتنا ولغتنا، ليست إلا أثراً من الحقد على كتاب العربية، والذي كان له الفضل في نشأة البلاغة العربية، فالحملة على البلاغة وتشكيكهم فيها رأوا أنها جزء من الحملة العامة على تراث هذه الأمة، فلقد توصلهم إلى هذا الهدف أكثر مما توصلهم إليه الحملة على الشعر الجاهلي.

ولا ننكر أن هناك من حسنت نيتهم فتأثروا عن غير قصد بهده الدعوات المشبوهة، وهؤلاء ينحون باللائمة على السكاكي الذي عمل على جمود البلاغة وذبولها وتساقط أوراقها، ونحن لا نناقشهم في هذا، إلا أن الذي لا نرضاه أن ترمى هذه البلاغة بالعقم، صحيح أن

السكاكي فلسف البلاغة وعقدها، ولكننا لا ننسى أنه وضع لها المصطلحات الدقيقة، التي كان لا بد منها للبلاغة لتصبح علماً له شخصيته المتميزة.

وإذا كنا نشفق على البلاغة، فلم لا نرجع بها إلى مصادرها الأولى مفيدين من التحليل الدقيق الذي وضعه السكاكي ومن بعده، مهملين كل ما لا يتفق مع شخصية هذه البلاغة العربية، وكثير من أولئك الطاغين يودون أن تترجم البلاغة للأمم الغربية لتحل محل بلاغتنا، وهم يتخبطون في ذلك، فبعضهم يرى أن نستغني عن كل مباحثنا البلاغية، لتحل محلها دراسات مبنية على الأصول الأوروبية، وأولئك لم تكن لهم وجهة واحدة، فهم يتخبطون أكثر مما يخططون، نحن لا ننكر بل ندعو إلى أن يصبح البحث البلاغي عندنا شاملاً، بحيث لا يقف عند الجملة والجملتين، وتلك قضية لن نعدمها في تراثنا البياني لا كما يزعم بعض الكاتبين (۱).

أما ما يدّعى من وجوب طرح كثير من مباحث هذه البلاغة، فما نظن ذلك مستقيماً مع حقائق العلم وواقع الأمر كذلك، نعم إن ما يمكن طرحه هي تلك الأبحاث التي أقحمت على البلاغة وحشيت فيها حشواً كالجامع الذي وضعه السكاكي في مباحث الفصل والوصل، وبعض تقسيمات التشبيه وبعض الفنون البديعية التي يظهر فيها التكلف.

وإننا على يقين من أن هذه البلاغة العربية إذا هيئ لها ذوو النيات الحسنة ممن وُهبوا صنفاء القرائح وتهيأت لهم سعة الاطلاع وكان ينمي ذلك كله غيرة على تراث هذه الأمة، فأن البلاغة ستواكب كل متطلبات هذا العصر كما واكبت العصور التي قبله، وستؤدي رسالتها كما أدتها من قبل، وستفسر لنا عن لآليء ودرر، وتكشف لنا كثيراً من وجوه إعجاز الكتاب الخالد.

قلت من قبل أن هناك من لا نشك في حسن نيتهم، لكنهم تأثروا بقوة الأصوات من حولهم فراحوا ينادون كذلك بأصوات عالية بوجوب تغيير هيكل البلاغة تغييراً تاماً، وإليك بعض هذه الآراء كما نقلها صاحبا كتاب نحو بلاغة جديدة الدكتور محمد عبد المنعم خفاجي والدكتور عبد العزيز شرف.

وذهب محمد عرفة إلى وجوب فهم التراث فهماً جيداً، وإلى الاضافة عليه، والتجديد فيه.

وذهب الخولي إلى أن تقسيم البلاغة إلى علوم ثلاثة هي المعاني والبيان والبديع لا طائل تحته، ولا جدوى منه: وإلى أن البحث البلاغي يجب أن يشمل الكلمة والجملة والفقرة والقطعة الأدبية جميعاً دون البحث عن الجملة أو الجملتين فحسب، كما ذهب إلى أن طريقة العجم وأصحاب الفلسفة في البلاغة يجب اجتنابها، ليقوم مكانها دراسات فنية تعتمد على الاحساس

<sup>(</sup>١) راجع ما كتبه الدكتور شوقي ضيف في كتابيه النقد والبلاغة تطور وتاريخ وسنزيد هذه القضية تحليلاً في كتابنا إعجاز القرآن.

بالجمال والتعبير عنه، وهذه الدراسات نجدها في علم النفس الذي يجب أن نبحث في أثره في التعبير الأدبي، وفي دراسة الوجدان وعلاقته بمظاهر الشعور من ناحية العمل الفني، وفي الخيال والذاكرة والذوق والاحساس، وتحدث في كتابه فن القول عن مسائل كثيرة حول البلاغة ومشكلاتها، وذهب إلى أن فن القول يدور حول أقسام ثلاثة:

- ١- المباديء.
- ٢- المقدمات.
- ٣- البحوث.

والمبادىء لتعريفنا بفن القول وأهدافه وغايته وصلته بغيره من الدراسات. والمقدمات تدور حول دراسات علم النفس وغيره من حيث اتصال ذلك كله بالتعبير الأدبي، والبحوث تسير في بحث الكلمة والجملة، والفقرة، والقطعة، ثم ندرس الاسلوب وأنواعه: من اسلوب فكاهي وتهكمي ورمزى وغير ذلك.

ويذهب أحمد الشايب إلى أن البلاغة يمكن حصرها في موضعين رئيسين، هما: الاسلوب والفنون الأدبية. ففي الفنون الأدبية ندرس مادة الكلام من حيث اختيارها وتقسيمها وتنسيقها، وقواعد هذه الفنون: كالقصة والرسالة والمناظرة والتاريخ والمقالة والوصف، وسوى ذلك.

وفي الاسلوب ندرس الكلمة والصورة والجملة والعبارة وأنواع الاسلوب.

وينادي العلايلي بأن يقتصر البيان على بحوث التشبيه والحقيقة والمجاز والكناية وعلم المعاني المعاني (١). المعاني عنده متصل بالأدب وبكتبه وكذلك البديع يدرس كما يدرس علم المعاني

أما مؤلفا كتاب نحو بلاغة جديدة فهما ينادينان بوجوب تغيير هيكل هذه البلاغة ويتلخص رأيهما في ما يلي:

.«أ – يحذف ما نسميه علم المعاني والبديع ويحل محلها فن الاسلوب، على أن تكون موضوعات بحث هذا العلم، هي: صور التعبير البلاغي بلاغة الايجاز، بلاغة الأطناب، بلاغة القصر، قوة الاسلوب وعنوبته، اسلوب الالتفات، اسلوب التجريد – الاسلوب الحكيم، اسلوب الخبر، السلوب الانشاء، اسلوب التكرير، النوق البلاغي وأثره في الاسلوب، الاسناد إلى الفاعل وغيره، بلاغة الاسناد العقلي، ثقافة الكاتب والاسلوب، الطبع والصنعة، ويدخل في الصنعة بعض الصور التي هي مباحث ما نسميه بعلم الديم.

<sup>(</sup>١) نحو بلاغة جديدة ص ١٧٨.

ب - يحذف ما نسميه علم البيان ويحل محله (فن الخيال البياني) أو «الصور البيانية» ويشتمل هذا على ما يلي: الحقيقة والخيال، الخيال في التشبيه - الخيال في الكناية - الخيال في الإستعارة - الخيال في حسن التعليل - الفكرة الفلسفية والتعبير - الخيال والمبالغة - صور الخيال في البيان العربي - التجديد في الخيال.

وإن أردنا اسماً قديماً لهذا الفن فما أحرانا أن نطلق عليه (فن المعاني) بدلاً من البيان ونطلق على الفن السابق وهو فن الاسلوب اسم فن البيان.

ج - يحذف من البلاغة كل ما يتصل بالنحو العربي عن مثل: مباحث باب المسند وباب المسند إليه.

د - يحذف منها كل ما يتصل بالمنطق والفلسفة.

ه - تختار أمثلة جديدة لشتى بحوث البلاغة من ناصع الأدب العربي وبليغه في مختلف العصور وبخاصة مما يحفظه الطلاب من نصوص أدبية على أن توجد هذه النصوص في مختلف المدارس والمعاهد في العالم العربي للفرق المتساوية.

ينشأ درس النقد البلاغي يدرس فيه شخصية الأديب وسمات أدبه، وخصائصه الاسلوبية، وتجديده البياني، ومدى ما يشتمل عليه أدب الأديب من عاطفة وصدق واثارة، ومدى ما وصل إليه الأديب من تجديد في فنه الأدبي» (١)

ومع تقديرنا لهذا الذي ذكراه، إلا أننا لا نجد فيه أموراً جوهرية، باستثناء ما ذكراه في رقم (د) وهو بحث ما يتعلق بالفلسفة، أما ما عدا ذلك فلا تعدو أن تكون خلافاً في اللفظ والمصطلح فلماذا نسمي علم المعاني علم البيان ونغير اسم علم البيان فنسميه علم المعاني، وكيف يمكن أن نقطع الصلة بين البلاغة والنحو وبوحة العربية متصلة الفروع، وما الداعي إلى أن نحذف مباحث المسند والمسند إليه مع إنها لب المعاني – كما نعلم – وكيف يمكن أن ندرس مباحث الحذف والذكر والتقديم والتأخير والتعريف والتنكير، بل اسلوب القصر كذلك، كيف يمكن أن ندرسها منفصلة عن المسند أو المسند إليه والفعل والفاعل والمفعل؟.

صحيح أننا لا ينبغي أن نجمع هذه المباحث فندرسها في المسند على حدة وفي المسند إليه كذلك كما فعل السكاكي ومن بعده، إنما نرجع بها إلى صنيع الشيخ عبد القاهر – رحمه الله – فندرس اسلوب الحذف على حدة سواء كان في المسند إليه أم في المسند أم في المفعول، مكذلك نفعل في اسلوب التقديم والقصر والتعريف والتنكير، وهو ما سرنا عليه في الكتاب الأول الذي تحدثنا فيه عن علم المعاني.

<sup>(</sup>١) نحو بلاغة جديدة ص ١٨٢.

إن الدعوة لتغيير البلاغة العربية، لا تختلف في ظننا عن الدعوة إلى تغيير مباحث النحو، التي أشرنا إليها في خاتمة كتابنا علم المعاني.

ولا يظن أحد أننا من أنصار الدعوة إلى الجمود، نحن ندعو إلى التجديد، ولكنه تجديد يبقى لبلاغتنا ولغتنا بل لتراثنا كله جوهره وأصالته، وإننا ليحدونا الأمل ويملأ نفوسنا الرجاء بأن يهيئ الله لهذه البلاغة بخاصة واللغة بعامة الغيورين على تراث هذه الأمة وشخصيتها حتى لا نفقد أعز ما نملك وما به قوامنا وبقاؤنا. والله يجزي المخلصين خير الجزاء.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

# فهرسالأيات

| رقم الصفحة                             | السورة  | رقمها  | الأيسة                         |
|----------------------------------------|---------|--------|--------------------------------|
| 771 , 771 , 771 , 071 , 071<br>, 717   | الفاتحة | ٦      | «أهدنا الصراط المستقيم»        |
| ***                                    | البقرة  | ٧      | « ختم الله على قلوبهم»         |
| 717                                    | البقرة  | 11     | « وإذا قيل لهم لا تفسدوا »     |
| 717                                    | البقرة  | ١٣     | «وإذا قيل لهم أمنوا كما أمن»   |
|                                        |         |        | «أولئك الذين اشتروا الضلالة    |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | البقرة  | ١٦     | بالهدى فما ربحت تجارتهم»       |
| 90,11                                  | البقرة  | 1٧     | «مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً» |
| ۱۰٦، ۹۰                                | البقرة  | 19     | «يجعلون أصابعهم في أذانهم»     |
| 377                                    | البقرة  | 77     | «وإن كنتم في ريب مما نزلنا»    |
| ٣١٦                                    | البقرة  | 77 -77 | «إن الله لا يستحي أن يضرب»     |
| 717 , 717                              | البقرة  | **     | «الذين ينقضون عهد الله»        |
| ۱۷٥                                    | البقرة  | 98     | «قل بئسما يأمركم به إيمانكم»   |
| ٣١٦                                    | البقرة  | 111    | «وقالوا لن يدخل الجنة إلا من   |
| ١٥٨                                    | البقرة  | 179    | «ربنا وابعث فيهم رسولاً»       |
| 9∨                                     | البقرة  | 171    | «ومثل الذين كفروا كمثل»        |
| ۳۱۷                                    | البقرة  | ۱۸۰    | «فمن شهد منكم الشهر فليصمه»    |
| <b>۲۲</b> ه                            | البقرة  | ۱۸۷    | «فالآن باشروهن وابتغوا»        |
| ٩                                      | البقرة  | ١٨٧    | «كذلك يبين الله آياته للناس»   |

| هن لباس لكم وأنتم لباس لهن» البق       | ۱۸۷         | البقرة           | 91              |
|----------------------------------------|-------------|------------------|-----------------|
| يسالونك عن الأهلّة قل هي ١٨٩ البق      | ١٨٩         | البقرة           | <b>۲۹۲ , ۹۷</b> |
| فمن اعتدى عليكم فاعتدوا ١٩٤ البق       | 198         | البقرة           | <b>79</b> V     |
| أم حسبتم أن تدخلوا الجنة» ٢١٤ البق     | 317         | البقرة           | YY0 , 1V.       |
| يسمألونك ماذا ينفقون» ٢١٥ البة         | ۲۱٥         | البقرة           | 797             |
| فإذا تطهرن فأتوهن» ٢٢٢ البق            | ***         | البقرة           | 470             |
| نساؤكم حرث لكم» ٢٢٣ البة               | 777         | البقرة           | <b>۵</b> ۲۲     |
| إلا أن يعفون أو يعفوا الذي ٢٣٧ الب     | 777         | البقرة           | 440             |
| يده عقدة النكاح»                       |             |                  |                 |
| ربنا أفرغ علينا صبراً» ٢٥٠ البة        | ۲0.         | البقرة           | ***             |
| مثل الذين ينفقون أموالهم في ٢٦١ البه   | 177         | البقرة           | 98              |
| سبيل الله»                             |             |                  |                 |
| يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا ٢٦٤ البة | 377         | البقرة           | 97              |
| صدقاتکم»                               |             |                  |                 |
| ومثل الذين ينفقون أموالهم ٢٦٥ البذ     | ٥٦٢         | البقرة           | 98              |
| بتغاء مرضات الله»                      |             |                  |                 |
| : كذلك يبين الله لكم الآيات» ٢٦٦ الب   | 777         | البقرة           | ٩               |
| لا يكلف الله نفساً إلا وسعها» ٢٨٦ الب  | <b>FAY</b>  | البقرة           | ۲۸.             |
| الذين يأكلون الربا» ٢٧٥ البة           | <b>YV</b> 0 | البقرة           | 11. , 91        |
| وهب لنا من لدنك رحمة» ٨ آل ع           | ٨           | آل عمران         | ٣١.             |
| إن الذين كفروا لن تغني عنهم ١٠ أل ء    | ١.          | آل عمران         | 1.9             |
| قل اللهم مالك الملك تؤتي الملك ٢٦ أل ع | 77          | آل عمرا <i>ن</i> | ۲۱۲ ، ۲۸۰       |
| رب إني وضعتها أنثى» ٢٦ أل ع            | 77          | أل عمران         | ۲.۱             |
|                                        |             |                  |                 |

| قالت رب أنى يكون لي ولد ولم    | ٤٧  | آل عمران         | ١.٨             |
|--------------------------------|-----|------------------|-----------------|
| واعتصموا بحبل الله جميعاً»     | 1.7 | آل عمر <i>ان</i> | 144             |
| وأما الذين أبيضت وجوههم ففي    | 1.4 | آل عمرا <i>ن</i> | 777 . 107       |
| ضربت عليهم الذلة أينما تقفوا»  | 117 | آل عمران         | 191 . 10.       |
| مثل ما ينفقون في هذه الحياة    | 117 | آل عمران         | 9.6             |
| يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا  | 114 | آل عمران         | ١٨٧             |
| طانة من دونكم»                 |     |                  |                 |
| وهدى وموعظة للمتقين»           | ١٣٨ | آل عمرا <i>ن</i> | ١.              |
| كل نفس ذائقة الموت»            | ۱۸۵ | آل عمران         | 7.1             |
| وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا | ١٨٧ | ال عمران         | ١٧١ ،٩          |
| واتوا اليتامي أموالهم»         | ۲   | النساء           | <b>Fol, YYY</b> |
| إن الذين يأكلون أموال اليتامى  | ١.  | النساء           | ١٥٤             |
| وكيف تأخذونه وقد أفضى          | ۲۱  | النساء           | ۰۲۲             |
| اذلك لمن خشي العنت منكم»       | ۲٥  | النساء           | VVI, F/Y        |
| يريد الله ليبين لكم»           | 77  | النساء           | ٩               |
| وإذا جاءهم أمر من الأمن»       | ۸۳  | النساء           | ٣.٣             |
| فتحرير رقبة مؤمنة»             | 97  | النساء           | ١٥٥             |
| وأحضرت الأنفس الشح»            | ١٢٨ | النساء           | 97              |
| ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين     | 179 | النساء           | 17              |
| لنساء واو حرصتم»               |     |                  |                 |
|                                |     |                  |                 |

«مذبذبين بين ذلك لا إلى هؤلاء

«إنا أوحينا إليك كما أوحينا

771

١.٨

النساء

النساء

128

175

| 301, 501 | المائدة | «يا أيها الذين أمنوا إذا قمتم        |
|----------|---------|--------------------------------------|
|          |         | إلى الصلاة»                          |
| 077      | المائدة | «أو جاء أحد منكم من الغائط»          |
| 171      | المائدة | «فلا تخشوا الناس واخشون» ٤٤          |
| 7.7      | المائدة | «أذلة على المؤمنين أعزة على 3 ه      |
|          |         | الكافري <i>ن</i> »                   |
| ۲٩.      | المائدة | «قل يا أهل الكتاب هل تنقمون ٩٥       |
| 777      | المائدة | «أولئك شىر مكاناً»                   |
| 719      | المائدة | «يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك» ٧٧ |
| 770      | المائدة | «ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد ٥٧   |
| 377      | المائدة | «لبئس ما کانوا یفعلون»               |
| 7.7      | المائدة | «فهل أنتم منتهون»                    |
| ١.٩      | المائدة | «وإذ تخلق من الطين كهيئة             |
| ۷۹۲، ۱۳  | المائدة | «تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما         |
| 717      | المائدة | «إن تعذبهم فإنهم عبادك»              |
| 474      | الأنعام | «الحمد لله الذي خلق السماوات ١       |
|          |         | والأرض»                              |
| 127      | الأنعام | «وجعلنا الأنهار تجري من تحتهم» ٢     |
| ۲۱۷، ۲۱۳ | الأنعام | «وهم ینهون عنه وینأون عنه» ۲۲        |
| Y09      | الأنعام | «إنمّا يستجيب الذين يسمعون» ٢٦       |
| 1٧1      | الأنعام | «وإذا رأيت الذين يخوضون في ٦٨        |
|          |         | آیاتنا »                             |
| ١.٨      | الأنعام | ولقد جئتمونا فرادى كما خلقناكم ٩٤    |

| مرَة» | أول |
|-------|-----|

|               |         |                   | برین <i>حر</i> و،،    |
|---------------|---------|-------------------|-----------------------|
| 797           | الأنعام | <i>ي</i> » ه۹     | «ومخرج الميت من الد   |
| 371, 777, -81 | الأنعام | یناه» ۱۲۲         | «أومن كان ميتاً فأحي  |
| ١             | الأنعام | يه يشرح ١٢٥       | «فمن يرد الله أن يهد  |
|               |         |                   | صدره للإسلام»         |
| ١٤٥           | الأنعام | ما أنتم ١٣٤       | «إن ما توعدون لآتٍ و  |
|               |         |                   | بمعجزي <i>ن</i> »     |
| 117           | الأنعام | ىتقىماً ١٥٣       | وأنّ هذا صراطي مس     |
| 301           | الأعراف | ا فجاءها ٤        | «وكم من قرية أهلكناه  |
|               |         |                   | بأسنا»                |
| ١٥٤           | الأعراف | عليكم لباساً ٢٦   | «يا بني آدم قد أنزلنا |
| 77            | الأعراف | م الشيطان»     ۲۷ | «يا بني آدم لا يفتننك |
| ١٠٤           | الأعراف | 79                | «كما بدأكم تعودون»    |
| <b>\</b> 0\   | الأعراف | تکم عند کل ۳۱     | «يا بني آدم خذوا زين  |
| 1.7           | الأعراف | ٤٠ «ن             | «كذلك نجزي المجرمي    |
| 1.7           | الأعراف | ن» ۱3             | «وكذلك نجزي الظالمي   |
| 197           | الأعراف | ة أصحاب ٤٤        | «ونادى أصحاب الجن     |
|               |         |                   | النار»                |
| 197           | الأعراف | راف رجالاً ٤٨     | «ونادى أصحاب الأع     |
| 197           | الأعراف | ِ أصحاب ٥٠        | «ونادى أصحاب النار    |
|               |         |                   | الجنة»                |
| ١٠٤           | الأعراف | یاح بشراً ۷ه      | «وهو الذي يرسل الر    |
| 171           | الأعراف | ۲۸                | «وتبغونها عوجاً»      |

| «وما تنقم منا إلا أن آمنا بآيات   | 171   | الأعراف | ۲٩.                   |
|-----------------------------------|-------|---------|-----------------------|
| «ولما سقط في أيديهم»              | 1 8 9 | الأعراف | 377                   |
| «ولما سكت عن موسى الغضب»          | 301   | الأعراف | T17 , 191 , 19. , 179 |
| «يحل لهم الطيبات ويحرم عليهم      | ١٥٧   | الأعراف | 7.4.7                 |
| الخبائث»                          |       |         |                       |
| «وإذ تأذّن ربك ليبعثن عليهم» ٧    | 177   | الأعراف | 171                   |
| «وقطعناهم في الأرض أمماً» ١٨      | 17/   | الأعراف | ۲.۳                   |
| «وإذ نتقنا الجبل فوقهم كأنه ظلّة» | 171   | الأعراف | ٩٠،٤٦                 |
| «واتلوا عليهم نبأ الذي أتيناه     | ۱۷٥   | الأعراف | 99,8٧                 |
| «ولقد ذرأنا لجهنم كثيراً من الجن  | ١٧٩ , | الأعراف | 9.                    |
| «وتودون أن غير ذات الشوكة         | ٧     | الأنفال | 377                   |
| تكون لكم»                         |       |         |                       |
| «وليربط على قلوبكم»               | 11    | الأنفال | 777                   |
| «أتخشونهم فالله أحق أن تخشوه»     | ۱۳ «، | التوبة  | ۲۱۰، ۲۰۲              |
| «لو يجدون ملجأ أو مغارات أو       | ٥٧    | التوبة  | 77.                   |
| «يحذر المنافقون أن تنزل عليهم     | ٦٤    | التوبة  | 90                    |
| سورة»                             |       |         |                       |
| «نسوا اللّه فنسيهم»               | ٦٧    | التوبة  | 797                   |
| «وعد الله المنافقين والمنافقات    | ٨٦    | التوبة  | ١.٨                   |
| «كالذين من قبلكم كانوا أشد        | ٦٩    | التوبة  | ١.٨                   |
| «فليضحكوا قليلاً وليبكوا كثيراً»  | ٨٢    | التوبة  | 7,77                  |
| «لا تقم فيه أبداً لمسجد أسس على   | ی ۱۰۸ | التوبة  | ١٥٤                   |
| دأفمن أسس بنيانه على تقوى من      | 1.9   | التوبة  | 1٧1                   |

| ١٠٣ ، ٢٨                             | يونس    | 4 £          | «إنما مثل الحياة الدنيا كماءٍ أنزلناه              |
|--------------------------------------|---------|--------------|----------------------------------------------------|
| ١.١                                  | يونس    | 77           | «والذين كسبوا السيئات جزاء                         |
|                                      |         |              | سيئة»                                              |
| 771                                  | هود     | ١            | «كتاب أحكمت آياته ثم فصلت»                         |
| 177                                  | هود     | 77           | «فقال الملأ الذين كفروا من قومه»                   |
| ٩.                                   | هود     | 24           | «وهي تجري بهم في موجٍ كالجبال»                     |
| 188                                  | هود     | 23           | «لا عاصم اليوم من أمر الله»                        |
| 140                                  | هود     | ٨٧           | «إنك لأنت الحليم الرشيد»                           |
| ٣١٥                                  | هود     | 1.4-1.0      | «يوم يأت لا تكلم نفس»                              |
| ۲۱۸                                  | يوسىف   | 17           | «وما أنت بمؤمن لنا ولو كنا                         |
| 104                                  | يوسىف   | 77           | «إني أراني أعصر خمراً»                             |
| ۷۰۱، ۲۲۷                             | يوسىف   | ٨٢           | «واستأل القرية»                                    |
| ٧٧، ٠٠١، ٢١١                         | الرعد   | 18           | «له دعوة الحق والذين يدعون من                      |
| 777                                  | الرعد   | **           | «وجعلوا الله شركاء قل سموهم»                       |
| 351, 771, 771, 771,<br>PA1, 517, PV7 | إبراهيم | ١            | «الر. كتاب أنزلناه إليك لتخرج<br>الناس من الظلمات» |
| ١٥٨                                  | إبراهيم | ٤            | «وما أرسلنا من رسول ٍ إلا بلسان                    |
| <b>*</b> 1V                          | إبراهيم | 7            | «ويذبّحون ابناعكم ويستحيون»                        |
| <b>ጓ</b> ለ ، ٤٦                      | إبراهيم | ١٨           | «مثل الذين كفروا بربهم أعمالهم                     |
| ٩                                    | إبراهيم | ٤٥           | «وسكنتم في مساكن الذين ظلموا                       |
| 107                                  | الحجر   | ٥٣           | «بغلام عليم»                                       |
| ۲۲.                                  | الحجر   | <b>AA-AY</b> | «ولقد أتيناك سبعاً من المثاني                      |

| 771, 171, 011, 01, 711, . | الحجر    | ٩٤  | «فاصدع بما تؤمر»                 |
|---------------------------|----------|-----|----------------------------------|
| 197                       | النحل    | ١   | «أتى أمر اللّه فلا تستعجلوه»     |
| ١١.                       | النحل    | 17  | «أفمن يخلق كمن لا يخلق»          |
| 9                         | النحل    | ٤٤  | «وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس  |
| ۲۱۰،۱۰۳                   | النحل    | ٧٧  | «وللّه غيب السماوات والأرض»      |
| 779                       | النحل    | ٨.  | «والله جعل لكم من بيوتكم سكناً»  |
| 119                       | النحل    | 91  | «وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم»    |
| ٩٢                        | النحل    | 97  | «ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها»    |
| 108                       | النحل    | ٩٨  | «فإذا قرأت القرآن فاستعذ باللّه» |
| ٥/٢، /٢٢                  | النحل    | 117 | «فأذاقها الله لباس الجوع والخوف» |
| ١٧٢، ٢/١                  | الإسراء  | 45  | «واخفض لهما جناح الذل من         |
| ٣٦٢                       | الإسراء  | 79  | «ولا تجعل يدك مغلولة إلى         |
| ٧٤٨، ٨٢٧                  | الإسراء  | ٤٥  | «وإذا قرأت القرآن جعلنا بينك     |
| 7.47                      | الإسبراء | ٥٧  | «يرجون رحمته ويخافون عذابه»      |
| YV9                       | الإسراء  | ٨٨  | «قل لئن اجتمعت الإنس والجن»      |
| 777                       | الكهف    | 11  | «فضربنا على آذانهم»              |
| YV9                       | الكهف    | ١٨  | «وتحسبهم أيقاظاً وهم رقود»       |
| 777                       | الكهف    | ٤٢  | «فأصبح يقلب كفيه على ما أنفق»    |
| ۸۲، ۲۰۱                   | الكهف    | ٤٥  | «واضرب لهم مثل الحياة الدنيا»    |
| 777                       | الكهف    | ٧٧  | «فانطلقا حتى إذا أتيا أهل قرية»  |
| 771, V51, . P1, 117 off   | الكهف    | 99  | •وتركنا بعضهم يومئذ يموج في بعض» |

| ۸۶۱، ۲۰۲، ۲۲۲، ۵۲۲               | مريم     | ٤       | «رب إني وهن العظم مني واشتعل    |
|----------------------------------|----------|---------|---------------------------------|
| ٥٤١، ٨٢٢                         | مريم     | 11      | «إنه كان وعده مأتيا»            |
| ٣.٦                              | طه       | ۸-۱     | «طه ما أنزلنا عليك القرآن       |
|                                  |          |         | لتشقى»                          |
| ٧٢٠،١٩٧                          | طه       | ٧١      | «فلأقطعن أيديكم وأرجلكم من      |
| 10V                              | طه       | ٧٤      | «إنه من يأتي ربه مجرماً»        |
| 317                              | طه       | 177-117 | «وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم  |
| 771,177                          | طه       | ١٣١     | «ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا    |
| ١٦٨                              | الأنبياء | ١٥      | «فما زالت تلك دعواهم حتى        |
| , ۲۰۲ , ۵۸۱ , ۲۰۲ ,<br>۲۱۲ , ۸۱۲ | الأنبياء | ١٨      | «بل نقذف بالحق على الباطل»      |
| 177                              | الأنبياء | 77      | «قالوا أأنت فعلت هذا بالهتنا يا |
| 1.1                              | الحج     | ٣١      | «ومن يشرك بالله فكأنما خرّ من   |
|                                  |          |         | السماء»                         |
| 377                              | الحج     | VV      | «وافعلوا الخير»                 |
| 91                               | النور    | ٣٥      | «اللّه نور السماوات والأرض»     |
| ۲۷، ۵۵ ، ۸۶                      | النور    | 79      | «والذين كفروا أعمالهم كسراب     |
| ٩٨                               | النور    | ٤.      | «أو كظلمات في بحر ٍ لجِّي»      |
| 717                              | النور    | ٤٣      | «يكاد سنا برقه يذهب بالأبصار    |
| ٣١٥                              | النور    | ٤٥      | «واللّه خلق كل دابة من ماء»     |
| 771                              | الفرقان  | ٦       | «قل أنزله الذي يعلم السر في     |
|                                  |          |         | السماوات»                       |
| ١٨٨                              | الفرقان  | 17      | «إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا   |

| ۸۶, ٤٢٢       | الفرقان  | 77         | «وقدمنا إلى ما عملوا من عمل       |
|---------------|----------|------------|-----------------------------------|
| ۲۸.           | الشعراء  | ۸۷۹        | «والذي هو يطعمني ويسقين»          |
| ١٥٨           | الشعراء  | ٨٤         | «واجعل لي لسان صدقٍ في            |
|               |          |            | الآخري <i>ن</i> »                 |
| ٣٠٩           | الشعراء  | ۸۲۸        | «قال إني لعملكم من القالين»       |
| ١٧٢           | الشعراء  | 440        | «ألم ترى أنهم في كل واد ٍ يهيمون» |
| 777           | النمل    | 18         | «فلما جاءتهم آیاتنا»              |
| 1.8,07        | النمل    | ۸۸         | «وترى الجبال تحسبها جامدة»        |
| .31, 031, 277 | القصيص   | ٤          | «إن فرعون علا في الأرض»           |
| 197           | القصيص   | ٨          | «فالتقطه أل فرعون ليكون لهم       |
|               |          |            | عدواً »                           |
| 777           | القصص    | ١.         | «وأصبح فؤاد أم موسى فارغاً»       |
| 188           | القصص    | ٥٧         | «أولم نمكن لهم حرماً آمناً»       |
| <b>79</b> V   | القصيص   | ٧٣         | «ومن رحمته جعل لكم الليل          |
| ١.٨           | العنكبوت | ١.         | «ومن الناس من يقول آمنا»          |
| , 111         | العنكبوت | ٤١         | «مثل الذين اتخذوا من دون الله»    |
| ١٨            | العنبكوت | ٤٣         | «وبتك الأمثال نضربها للناس»       |
| 7/1           | الروم    | <b>7-V</b> | «واكن أكثر الناس لا يعملون»       |
| 717           | الروم    | 17         | «ويوم تقوم الساعة»                |
| 797           | الروم    | ١٩         | «يخرج الحي من الميت ويخرج         |
| ۲             | الروم    | 0 0        | «ويوم تقوم الساعة يقسم            |
| ۱۹٦،۱۷۵       | لقمان    | ٧          | «فبشره بعذاب أليم»                |
| ٩.            | لقمان    | **         | «وإذا غشيهم موج كالظلل»           |

| 47                 | الأحزاب                                 | 19                     | «أشحة عليكم فإذا جاء الخوف»      |
|--------------------|-----------------------------------------|------------------------|----------------------------------|
| ١١.                | الأحزاب                                 | ٣٢                     | «يا نساء النبي لستن كأحد من      |
| ٣١.                | الأحزاب                                 | ٣٧                     | «وتخشى الناس والله أحق أن        |
| ٣٠٦                | الأحزاب                                 | 3.5                    | «إنّ اللّه لعن الكافرين وأعد لهم |
| Y. £               | سبــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  | 19                     | «ومزقناهم كل ممزق»               |
| 121                | سبـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ٣٣                     | «بل مكر الليل والنهار»           |
| ١.٤                | فاطـــر                                 | ٩                      | «كذلك النشور»                    |
| 709                | فاطـــر                                 | ٨٢                     | «إنما يخشى الله من عباده         |
|                    |                                         |                        | العلماء»                         |
| ٣١٥                | فاطـــر                                 | ٣٢                     | «ثم أورثنا الكتاب الذين          |
|                    |                                         |                        | اصطفینا »                        |
| ١٣٣                | يــس                                    | ٧                      | «لقد حق القول على أكثرهم»        |
| 771, 851, 7.7, 677 | يــس                                    | ٣٧                     | «وأية لهم الليل نسلخ منه النهار  |
| ٩.                 | يـــــــس                               | 79                     | «والقمر قدرناه منازل»            |
| ۱۹۰، ۱۹۰           | يــس                                    | ۲٥                     | «قالوا یا ویلنا من بعثنا من      |
| 77                 | الصافات                                 | 77                     | «أذلك خير نزلاً أم شجرة الزقوم   |
| ۱.۷، ٤٧            | الصافات                                 | ٥٦                     | «طلعها كأنه رؤوس الشياطين»       |
| ٣.٣                | الصافات                                 | V <b>T</b> -V <b>Y</b> | «ولقد أرسلنا فيهم منذرين»        |
| NoV                | الصافات                                 | 1.1                    | «فبشرناه بغلام حليم»             |
| 717                | الصافات                                 | ۱۲٥                    | «أتدعون بعلاً وتذرون أحسن        |
| ١٥٤                | الزمر                                   | ٦                      | «وأنزل لكم من الأنعام ثمانية     |
|                    |                                         |                        | أزواج»                           |
| 709                | الزمر                                   | ٩                      | «إنمًا يتذكر أولو الألباب»       |

| «قرآناً عربياً غير ذي عوج»      | 44  | الزمر   | 100         |     |
|---------------------------------|-----|---------|-------------|-----|
| «إنك ميت وإنهم ميتون»           | ٣.  | الزمر   | ۷۰۱، ۳      | 777 |
| «وكذلك حقت كلمة ربك»            | ٦   | غافر    | 188         |     |
| «وينزل لكم من السماء رزقاً»     | ١٣  | غافر    | ۲۰۳         |     |
| «فقال فرعون يا هامان ابن لي     | ۲٦  | غافر    | ٤٥،١٤٠      | ١٤٥ |
| «ذلكم بما كنتم تفرحون في        | ٧٥  | غافر    | ٣.٣         |     |
| الأرض»                          |     |         |             |     |
| «اعملوا ما شئتم»                | ٤.  | فصلت    | 7.7         |     |
| «وجزاء سيئة سيئة مثلها»         | ٤.  | الشوري  | <b>79</b> V |     |
| «كذلك تخرجون»                   | 11  | الزخرف  | ١.٤         |     |
| «وجعلوا له من عباده جزءاً       | ١٥  | الزخرف  | 708         |     |
| «أم اتخذ مما يخلق بنات»         | 71  | الزخرف  | 307         |     |
| «أومن ينشأ في الحلية وهو في     | ۱۸  | الزخرف  | 307, 7      | 175 |
| «وجعلوا الملائكة الذين هم عباد  | ١٩  | الزخرف  | 408         |     |
| «ذق إنك أنت العزيز الكريم»      | ٤٩  | الدخان  | 140         |     |
| «قل ما كنت بدعاً من الرسل»      | ٩   | الأحقاف | 440         |     |
| «فلمّا رأوه عارضاً مستقبل       | 37  | الأحقاف | ٣.          |     |
| «حتى تضع الحرب أوزارها»         | ٤   | محمد    | ٤٧١، ١٠٤    | ۲.  |
| «والذين كفروا يتمتعون ويأكلون   | ۱۲۵ | محمد    | 9∨          |     |
| «ويقول الذين آمنوا لولا أنزلت   | ۲.  | محمد    | 97          |     |
| سورة»                           |     |         |             |     |
| «محمد رسول الله»                | 49  | الفتح   | 9 &         |     |
| ويا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كث | برأ | 17      | الحجرات     | 377 |
|                                 | ٠,  |         | -,          |     |

| ١٠٤         | ق         | 11          | «كذلك الخروج»                      |
|-------------|-----------|-------------|------------------------------------|
| ۸۶۱، ۱۲۸    | الذاريات  | ٤١          | «وفي عاد ٍ إذ أرسلنا عليهم الريح»  |
| 770,710     | الذاريات  | 23          | «ما تذر من شيء أتت عليه إلا        |
| ٣١٥         | الذاريات  | £           | «والسماء بنيناها بأييد وإنا        |
| ۲٠٦         | الطور     | <b>/</b> –V | «إن عذاب ربك لواقع ما له من        |
| 790         | الطور     | ١٥          | «أفسحر هذا أم أنتم لا تبصرون»      |
| <b>***</b>  | النجم     | ٤٣          | «وأنه هو أضحك وأبكى»               |
| 777         | النجم     | oY-o•       | «وأنه أهلك عاداً الأولى»           |
| 7.1.1       | النجم     | 109         | «أفمن هذا الحديث تعجبون»           |
| 79          | القمر     | ٧           | «يخرجون من الأجداث كأنهم           |
|             |           |             | جراد منتشر»                        |
| 1.1.73.1.1  | القمر     | ١٩          | «إنا أرسلنا عليهم ريحاً صرصراً»    |
| 1.1         | القمر     | ۲۱          | «إنا أرسلنا عليهم صيحة»            |
| ١.          | الرحمن    | <b>Y-1</b>  | «الرحمن. علم القرآن»               |
| ٣١٥         | الرحمن    | 7-0         | «الشمس والقمر بحسبان               |
| 779         | الرحمن    | ٧           | «والسماء رفعها ووضع الميزان        |
| ۱۰۹ ، ٤٧    | الرحمن    | ١٤          | «خلق الإنسان من صلصال»             |
| 73 9        | الرحمن    | 7 2         | «وله الجوار المنشئات»              |
| ١.٥         | الرحمن    | 77          | «فإذا انشقت السماء فكانت»          |
| 377         | الرحمن    | ۲٥          | «فيهن قاصرات الطرف»                |
| ۸۲، ۵۰، ۱۱۷ | الرحمن    | ٥٨          | «كأنهن الياقوت والمرجان»           |
| 791         | ٢ الواقعة | 7-40        | «لا يسمعون فيها لغواً ولا تأثيماً» |

| ۲.٦                    | ۲۸-۲۸ الواقعة |    | «في سدر مخضود وطلح منضود»       |
|------------------------|---------------|----|---------------------------------|
| 191.144                | الحديد        | ١٧ | «اعلموا أن الله يحي الأرض»      |
| 1.7                    | الحديد        | ۲. | «اعلموا أنما الحياة الدنيا لعب» |
| ٤٦                     | الحديد        | ۲١ | «وجنة عرضها كعرض السماء»        |
| 797                    | المتحنة       | ١. | «لا هن حل لهم ولا هم يحلون      |
| ٩٢                     | الصف          | ٤  | «إن الله يحب الذين يقاتلون»     |
| 77, 33, 37, 07, 77, 88 | الجمعة        | ٥  | «مثل الذين حمَّلوا التوراة»     |
| 90                     | المنافقون     | ٤  | «وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم»     |
| YV9                    | التغابن       | ۲  | «هو الذي خلقكم فمنكم كافر»      |
| ١٨٨                    | الملك         | ٧  | «إذا القوا فيها سمعوا لها»      |
| 778,17.                | الملك         | ٨  | «تكاد تميّز من الغيظ»           |
| ۸۸۱، ۱۲۲               | الملك         | ١٥ | «هو الذي جعل لكم الأرض ذلولاً»  |
| ١.٧                    | القلم         | 22 | «كذلك العذاب ولعذاب الآخرة      |
| 11.                    | القلم         | ٣0 | «أفنجعل المسلمين كالمجرمين      |
| 371, 017, 377          | الحاقة        | 7  | «وأما عاد فأهلكوا بريح صرصرٍ»   |
| 77, 73, 1.1            | الحاقة        | ٧  | «فترى القوم فيها صرعى»          |
| . ۲۱۲, ۱۹۰, ۱۷٤, ۱۳٦   | الحاقة        | 11 | «إنا لما طغى الماء حملناكم في   |
| 777                    |               |    |                                 |
|                        |               |    | الجارية»                        |
| 187                    | الحاقة        | ۲۱ | «فهو في عيشة راضية»             |
| ۲۱۸                    | الحاقة        | ٣٥ | «فليس لهم اليوم ها هنا حميم»    |
| ١.٥                    | المعارج       | ٨  | «يوم تكون السماء كالمهل»        |
| ١.٤                    | المعارج       | ٤٣ | «يوم يخرجون من الأجداث»         |

| صابعهم في أذانهم» ٧ نوح ١٤١            | «جعلوا أ    |
|----------------------------------------|-------------|
| لیئاتهم اغرقوا فأدخلوا ۲۸۰ نوح ۲۸۰     | «مما خط     |
| ا إلا فاجراً كفّاراً» ٢٧ نوح ١٥٧       | «ولا يلدوا  |
| ) إلا قليلاً» ٢ المزمل ١               | «قم الليل   |
| لنا إليكم رسولاً شاهداً ١٥ المزمل ،    | «إِنَّا أرس |
| المدثر قم فأنذر وربك ١ –٤ المدثر ا     | «يا أيها    |
| من خلقت وحيداً» ١١ المدثر              | «ذرني وه    |
| عن التذكرة معرضين» ٤٩ المدثر ا         | «فما لهم    |
| نهم حسبتهم اؤلؤاً منثوراً» ١٩ الإنسان  | «إذا رأيت   |
| لات عرفاً ، فالعاصفات ١ – ٢ للرسلات ٦  | «والمرسيلا  |
| الساق بالساق إلى ربك» ٢٩-٣٠ القيامة ٤. | «والتفت ا   |
| ر إذا تنفس» ١٨ التكوير ٨               | «والصبح     |
| ار لفي نعيم» ١٣ الإنفطار ٧             | «إن الأبر   |
| وا منهم إلا أن يؤمنوا ٨ البروج ١٠      | «وما نقم    |
| الإنسان مما خلق» ه الطارق ٤            | «فلينظر     |
| عليهم ربك سوط عذاب» ١٣ الفجر ٣٠        | «فصب ء      |
| ذا يغشى والنهار إذا ١–٤ الليل ٣        | «والليل إ   |
| ن أعطى واتقى وصدق ٥-١ الليل ١٤         | «فأمًّا مز  |
| ن أعطى واتقى وصدق ٥-١٨ الليل ١٣        | «فأمّا مز   |
| ى والليل إذا سجى ما ١٦-١ الضحى ١٣      | «والضح      |
| ى»                                     | ودعك ربا    |
| ك ربك وما قلى» ٣ الضحى ٩٠              | «ما ودعك    |
| بتيم فلا تقهر وأمًا ٩-١٠ الضحى ٣٠٣     | «فأمّا الْي |
|                                        |             |

السائل»

| «الذي أنقض ظهرك»    | ٣  | الشرح | 77        |
|---------------------|----|-------|-----------|
| «فليدع نادية»       | 17 | العلق | YYV . 10V |
| «فجعلهم كعصف مأكول» | ٥  | الفيل | ١.١       |

# فهرسالأحاديث

| رقم الصفحة              | الحديث                                                                                          |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777                     | ، حــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                         |
| 779                     | ۰۰ «احب حبیب سود که عصلی ان یحون…<br>۲- «احدٌ جبل یحبنا ونحبه»                                  |
| ٨٢٢                     | ٣- «إذا مشت أمتى المطيطاء وخدمتها أبناء الملوك                                                  |
| ٣.٧                     | ۱ - «أرجعن مأزورات غير مأجورات»                                                                 |
| ٣.٦                     | ه - «استحيوا من الله حق الحياء»<br>٥- «استحيوا من الله حق الحياء»                               |
| ۲۰۸، ۳۰۵                | ۰ «،استعیق من ایک عنی الفیاد»<br>۱ – «أسجعاً کسجع الکهان»                                       |
| 701                     | ۰۰ ﴿ اسْجَعَا بَعْنَجِعِ ، تَعْنَهُانَ ﴾<br>۷ – ﴿ أَسْرِعَكُنَ بِي لَحُوقاً أَطُولُكُنَ يِداً ﴾ |
| 719                     | <ul> <li>۳ (اسالم تسلم وأسلم يؤتك الله أجرك مرتين</li> </ul>                                    |
| 110                     | <ul> <li>١٠٠٠ «اسمعوا وأطيعوا واو استعمل عليكم عبد حبشي</li> </ul>                              |
| VTY                     | ۰ - «اعطيت جوامع الكلم» «اعطيت جوامع الكلم»                                                     |
| ٣٢.                     | ۱۰ - «اعلم أبا مسعود والله لله أقدر عليك منك على هذا»                                           |
| ٣.٧                     | ۱۲ - «أعيذه من الهامه والسّامة وكل عين لامة»                                                    |
| AFY                     | ۱۳ - «أعينه من الهاله والمصالة ومن عين الله »<br>۱۳ - «أقبل وأدبر واتق الدبر والحيضة»           |
| ٣٢.                     | ١٠- «ألم أخبركم عن النفر الثلاثة؟ أما أحدهم فأوى                                                |
| 777                     | ۱۰ - «ألبسوا من ثيابكم البياض»                                                                  |
| 791                     | ۰۰ «رابستق من توبسم ۱۰۰»<br>۱۲ - «أنا أفصح العرب بيد أنى من قريش»                               |
| 771                     | ۱۷ - «إن الإسلام ليأرز إلى المدينة كما تأرز الحية إلى جحرها»                                    |
| 7.7                     | ۱۸ - «إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه                                                          |
| 777                     | ۱۰۰۰ <i>«إن م</i> كة حرّمها الله»<br>۱۹ – «إن مكة حرّمها الله»                                  |
| 777                     | ٢٠- «إن من أكبر الكبائر أن يسب الرجل والديه                                                     |
| ١.                      | ۲۱– «إن من البيان لسحرا»                                                                        |
| 771                     | <ul> <li>٢٢ - «إن المنبت لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى»</li> </ul>                                |
| 719                     | ۳۲ – «إنكم لتكثرون عند الفزع وتقلون عند الطمع»                                                  |
| 777                     | ۲۶- «إنه كانت امرأة فيمن كان من قبلنا»                                                          |
| 777                     | ۰۲- «ایاکم وخضراء الدمن»                                                                        |
| <b>۲۲</b> ۸ ، ۱۸۰ , ۱۷۲ | ٣٠٤ - «الإيمان بضع وستون شعبة» ٣٠٤، ٣٠٤                                                         |
| ۲.٧                     | ٢٧– «أيها الناس افشوا السلام وأطعموا الطعام                                                     |
| ١.                      | ۸۷– «البذاء والبيان شعبتان من النفاق»                                                           |
| 771 , 871 , 187         | ٢٩– «بني الإسلام على خمس»                                                                       |

| AFY        | ٣٠- «تركت كعب بن لؤي وعامر بن لؤي                     |
|------------|-------------------------------------------------------|
| 118        | ٣١- «تعرض الفتن على القلوب كالحصير                    |
| <b>TT.</b> | ٣٢- «جلس إحدى عشرة امرأة فتعاهدن وتعاقدن              |
| AFY        | ٣٣- «خصاء أمتي الصيام»                                |
| VTY        | ٣٤– «خياركم الينكم مناكب في الصلاة»                   |
| 3.7        | ٣٥– «خير الناس رجلُ ممسك بعنان فرسه                   |
| 771, 7.7   | ٣٦– «الخيل معقود في نواصيها الخير                     |
| ۲۳.        | ٣٧- «وذروة سنامه الجهاد»                              |
| T.0        | ٣٨– «رحم الله عبداً قال خيراً فغنم أو سكت فسلم»       |
| ۲۸.        | ٣٩– «رحمن الدنيا ورحيمهما                             |
| 719        | ٠٠ - «سمع الله لمن حمده ربنا لك الحمد                 |
| ٥٨         | ٤١ - «والصلاة نور والصدقة برهان                       |
| ۲۳.        | ٤٢ - «الصوم جنة والصدقة تطفئ الخطيئة                  |
| 719        | 27 - «الظلم ظلمات يوم القيامة»                        |
| ۲۳۳        | 22- «عجب ربنا من قوم يقادون إلى الجنة بالسلاسل»       |
| <b>TT.</b> | ه ٤- «عصية عصت الله وغفار غفر الله لها                |
| 770        | ٣٤ – «عليكم بالصدق»                                   |
| 770        | ٤٧– «عليكم هدياً قاصداً فإنه من يشاد هذا الدين يغلبه» |
| ٣٣         | ٤٨ - «قد تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها»            |
| 770        | ۶۹ – «کل هوی شاطن فی النار»                           |
| 777        | ٥٠ - «لا تسال المرأة طلاق أختها لتكفأ ما في إنائها »  |
| 779        | ١ه- «لا تستضيؤا بنار المشركين»                        |
| 377        | ٢ه- «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد                |
| \\\        | ٣٥ – «لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود»       |
| TTT , 199  | ٤ ه – «لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين»                   |
| AFY        | ٥٥- «لقد أخفت في الله ما لم يخف أحد وأوذيت في الله    |
| <b>TT.</b> | ٥٦ - «لعله كان يتكلم بما لا يعنيه                     |
| ٣.         | ۷ه- «لقد وجدته بحراً»                                 |
| 117        | ٥٨ - «للدنيا أهون على الله من هذا عليكم»              |
| T.0        | ٩ه- «اللهم أعط منفقاً خلفاً وأعط ممسكاً تلفاً»        |
| 719        | ٦٠- «اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت                   |
| ۲۸.        | ٦١- «اللهم اغننا بالإفتقار إليك                       |
|            |                                                       |

| <b>YY9</b>    | ٦٢- «اللهم لا مانع لما أعطيت ولا معطى لما منعت»            |
|---------------|------------------------------------------------------------|
| ٣٢.           | ٦٣- «ليس لك من مالك إلا ما أكلت فأفنّيت                    |
| 779           | ٦٤- «المؤذنون أطول أعناقاً يوم القيامة»                    |
| 115           | ٦٥– «المؤمن للمؤمن كالبينان يشد بعضه بعضاً»                |
| 117           | 77- «مالى ومال الدنيا ما أنا في الدنيا إلا                 |
| 118           | ٦٧- «مثل البخيل والمنفق كمثل رجلين عليهما جبتان من حديد    |
| 117           | 7٨- «مثل الصلوات الخمس كمثل نهر جار                        |
| 118           | ٦٩- «مثل ما بعثني الله به من الهدي والعلم                  |
| 117,77        | -٧٠ «مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن ويعمل به                  |
| ١١٣           | ٧١– «مثل المؤمن كمثل الخامة من الزرع                       |
| 115           | ٧٢- «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم              |
| 771           | ٧٣– «مثل المنافق كالشَّاة العائرة بين غنمين»               |
| 118           | ٧٤ – «مثلي كمثل رجلٍ استوقد ناراً                          |
| 118           | ٧٥- «مثليّ ومثل الأنبيّاء كمثل رجل بني داراً               |
| rol . Nor     | ٧٦– «المسلِّم من سلم المسلمون من لسانه ويده»               |
| ۲۰۱           | ٧٧– «المسلمون تتكافأ دماؤهم»                               |
| 777           | ٧٨ – «من سره أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة                  |
| 377           | ٧٩– «من عاد مريضاً لم يزل في خرفة الجنة حتى يرجع»          |
| 100           | ٨٠- «من قام رمضان إيماناً واحتساباً غفر                    |
| 777           | ٨١– «من كانت الآخرة همه جعل الله غناه في قلبه              |
| 777           | ٨٢ – «من كان معه فضل ظهر فليعد على من لا ظهر له»           |
| AFY           | ٨٣- «من يضمن لى ما بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة»  |
| ٣٢.           | ٨٤– «مَهُ عليكم لما تَطيقون                                |
| ۱۱۷ ، ۵۱ ، ۲۷ | ٨٥- «الناس كإبل مئة لا تجد فيها راحلة»                     |
| 777           | ٨٦- «هذا إذا حمي الوطيس»                                   |
| 771           | ٨٧- «هذه كلها طرق الشيطان وسبله وهذا صراط الله             |
| 777           | ۸۸– «هذهِ مكة رمتكم بافلاذ كبدها »                         |
| ۲۳.           | ٨٩– «واللَّهُ إِنكم لتجبنون وتبخلون                        |
| 777           | ۹۰ – «وهل یکب الناس علی وجوههم»                            |
| 177 , 777     | ۹۱ – «الولد للفراش وللعاهر الحجر»                          |
| 777           | ٩٢ - «يا أنجشة رفقاً بالقوارير»<br>٩٣ - المالمات منالمالها |
| ٦٥            | ٩٣– «اليد العليا خير من اليد السفلي»                       |
|               | ٩٤ - «ينطلق أحدكم إلى أخيه يعضه»                           |

# فهرس القوافي (عُ)

| الصفحة<br>۲۸<br>۱۲۷<br>۲.۹<br>۲۸۷ | -                         | القافية<br>(ضَحَاءُ)<br>(الثراءُ)<br>(حياءُ)<br>(الرحضَاءُ | صدرالبيت<br>لقي النجوم وقد طلعت بمثلها<br>آذنتنا ببينها أسماءُ<br>لم تلق هذا الوجه شمسُ نهارنا<br>لم تحك نائلك السحاب وإنما |
|-----------------------------------|---------------------------|------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 797                               | زهیر<br>——                | (نسیاء)<br>(ماء)<br>( <b>ع)</b>                            | وما أَدْرِي وَسَوْف إِخَالُ أَدْرِي<br>كَأَنَّنا والماءُ مِنْ حَولِنَا                                                      |
|                                   |                           | (\$)                                                       |                                                                                                                             |
| 0V<br>70A<br>7.7                  | <br>المتنبي<br>ابن الفارض | (الماء)<br>(ضياء)<br>(بشقاء)                               | والريح تعبثُ بالغصون وقد جرى إن في تُوبك الذي المجدُ فيه هلا نَهاك نُهاك عن لوم امرْيُ                                      |
| 444                               | ابن نباته                 | (أحشائه)                                                   | فكأنَّمَا لَطُمَ الصَّبَاحُ جبينهُ                                                                                          |
|                                   | ı                         | (بَ)                                                       |                                                                                                                             |
| 144 . 18                          | المتنبي                   | (السُحَابا)                                                | تعرض لي السحابُ وقد قفلناً                                                                                                  |
| Y Y .                             | صالح بن عبد القدوس        | (لبنّد)                                                    | إذا اوترت امرءاً فاحذر عداوته                                                                                               |
| ٧٠ ، ٣٢ ، ٢٢                      |                           | (غُرباً)                                                   | أنت نجم في رفعة وضياء                                                                                                       |
| 79                                |                           | (ليلاً عُنْدُ)                                             | وطنبور مليح الشكل يحكي                                                                                                      |
| ۱۲.                               | المتنبي<br>الت            | (ٹاقبا)                                                    | كالبدر من حيثُ التفتُ رأيته                                                                                                 |
| 171                               | المتنبي                   | (سُحائبا)<br>د ان ۱)                                       | كالبحر يقذف للقريب جواهراً                                                                                                  |
| 184                               | 7.1                       | (طلُبا)                                                    | قد عزّ عز الألى لا يبخلون على                                                                                               |
| 109                               | جرير بن عطية<br>مناه      | (ابالصغ)<br>(أزنار)                                        | إذا سقط السماء بأرض قوم                                                                                                     |

سعد بن ناشب

(جَانِباً)

إِذَا هُمَّ أَلقى بين عينيه عزمَهُ

115

| ١٨٤       | سعد بن ناشب       | (صَاحِبًاً)    | ولم يستشر في رأيهِ غير نَفْسهِ      |
|-----------|-------------------|----------------|-------------------------------------|
| 779       | أحمد شوقي         | (كتابًا)       | فما عَرَف البِلاغة ذو بيان          |
| 137 . 30Y | أحمد شوقي         | (الشُّبَّابَا) | وَلِيْ بِينَ الضُّلُوعِ دمُّ ولحمُّ |
| 440       | أبي الحسين الجزار | (الأدَابًا)    | كيف لا أشكر الجزارة ما عشت عُ       |
| 440       | أبي الحسن الجزار  | (الكِلاَبَا)   | وبها صارت الكلاب ترجيني             |
| YAV       |                   | (طَرَبَاً)     | ما زلزلت مصر من سوءٍ أريَّد بها     |

# (بُ)

| .7 .7<br>17<br>17<br>17<br>17<br>17<br>17<br>17<br>107<br>107 | أبو فراس  ذو الرمة  علقمة الفحل  النابغة النبياني  المسيب بن علس  الخنساء  المتنبي  المتنبي  المتنبي  المتنبي  سراج الدين الوراق  المتنبي  البن المعتز  ابن المعتز  ابن المعتز  ابن المعتز  ابن المعتز  المتمام | (أهلبُ)<br>(حربُ)<br>(وبقلُبُ)<br>(المكروبُ)<br>(ترابُ)<br>(أركبُ)<br>(خضابُ)<br>(الأديبُ)<br>(الوَمَنِبُ)<br>(الوَمَنِبُ)<br>(عجَبُ) | وتأخذه عند المكارم هزَةُ وقد صار هذا الناسُ إلا أقلهم كحلاء في برج صفراءُ في نعج طحابك قلبُ في الحسان طروبُ فإنك شمسُ والملوك كواكبُ مهو الشمسُ راقت يومَ سعد فافضه وإنهم قد دعوا دعوة وقد جعَلَتْ في نفسها أن تخافهُ صرمت حبالك بعد وصلكَ زينب ممساهم وبسطهم حريرُ فمساهم وبسطهم حريرُ وأصرع أي الوحش قفيته به وأصرع أي الوحش قفيته به وأصرع أي الوحش قفيته به ومن في كفه منهم قناةُ ومن أناسٍ ومن في كفه منهم قناةُ ومن أناسٍ ومرزبُ الشعر عندهم بغيض أناسٍ ورَبُّ الشعر عندهم بغيض أناسٍ من ذماء من قتلت لهم عنه فقلت لهم عنه فقلت لهم وري أمْ سادةٌ نُجبُ زهرُ الربيع يُرى أمْ سادةٌ نُجبُ |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 790                                                           |                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| 17. , 77. , 77. , 77     | البحتري          | (وَضَريب)     | دان إلى أيدي العفاة وشاسع ً       |
|--------------------------|------------------|---------------|-----------------------------------|
| P1 , V5 , 7V , 171 , -V7 | البحتري          | (قُريبِ)      | كالبدر أفرط في العلو وضوؤُهُ      |
| ٤٥                       |                  | (الذباب)      | ويوم عند باب أبي نعيم             |
| 0 •                      | _                | (الخطوب)      | أنت كالليث في الشجاعة والإقدام    |
| Λο , <b>Υ</b> ξ          | البحتري          | (خُبُّب)      | وقد زادها افراط حسن ٍجوارها       |
| Λο , Λε                  | البحتري          | (غِيْهُبِ     | وحسن دراري الكواكب أن تُرى        |
| ۵۷ ، ۸۷ ، ۲۱۱ ، ۷۸۲      | أبو تمام         | (الرَّطيبِ)   | قد يشيبُ الفتى وليس عجيباً        |
| ١٢٤، ٨١                  | امرؤ القيس       | (يُثَقِّبِ)   | كأن عيون الوحش حول خبائنا         |
| 177                      | النابغة          | (الكواكبِ)    | كليني لهم يا أميمة ناصب           |
| 177                      | النابغة          | (بايب)        | تطاول حتى قلت ليس بمنقض           |
| 177                      | النابغة          | (جانبِ)       | وصيدر أراح الليلُ عارب همه        |
| 178                      | امرؤ القيس       | (مخلب)        | كأن تشوفه بالضحى                  |
| 178                      | امرؤ القيس       | (يُسِئْلَبِ)  | إذا بُزُّ عنه جلالٌ له            |
| ۲.۸                      | أبو تمام         | (التَّعَبِ)   | بُصرت بالراحة العظمى فلم ترها     |
| العتابي ۲۱۰              | كلثوم بن عمرو    | (الغُوارِبِ)  | ومِنْ فوقِ اكوار المهارى لُبَانةُ |
| 717                      |                  | (أَدُبِ)      | •                                 |
| 770                      | أبو نواس         | (الجَرِابِ)   |                                   |
| 771                      | البحتري          | (مُحَبُّب     | يغضُّون فضل اللّحظِ من حيثُ ما    |
| 3.77                     | المتنبي          | (بِي)         | أزورهم وسوادُ الليل يشفع لي       |
| 79.                      | النابغة الذبياني | (الكتائبِ)    | ولا عُيْبُ فيهم غير أن سيوفهم     |
| ۲                        | البحتري          | ,             | يعشى عن المجد الغبي وان ترى       |
| 7.8                      | أبو تمام         | (قواضب)       | يمدون من أيد عواص عواصم (         |
| ۲.0                      | أبو تمام         | في (الرَيْبِ) | بيض الصفائح لا سُودُ الصحائف      |
| ٣.٢                      | أبو تمام         |               | اذا الخيل جابت قسطل الحرب ص       |
| 17.                      |                  | سِحابِهِ)     | اقبل في المستن من ربابه (         |
| YoA                      |                  | رِکَابِهِ)    | اليُمن يتبعُ ظلِّهُ               |

# (بُ)

| ۸.<br>۱٦.<br>١٦.<br>۲٩٤<br>۲٩٤     | ā                                                                                                  | عنتر<br>—<br>—<br>—                   | لُلْاتَهِبْ)<br>لعاطِبْ)<br>لئبْ)<br>هَجَبْ)<br>ذَّهَبْ)                               | لا أركب البحر إني (ا.<br>طين أنا وهو ماء (ذ<br>طلَبْتُ منه درهماً (ال                                                                                                                    |
|------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>70</b> 1                        | <b>دل</b> د                                                                                        | ( <b>ت</b> )<br>الخنا<br>( <b>ت</b> ) | (شتًا)                                                                                 | طويلُ النجاد رفيع العماد                                                                                                                                                                 |
| o Y<br>o Y                         |                                                                                                    | _<br>(ت)                              | راخ (زَیْتُ)<br>(مَیْتُ)                                                               | إنما النفسُ كالزجاجة والعلم سر<br>فإذا اشرقت فإنك حيُّ                                                                                                                                   |
| \o<br>\o<br>\v<br>\v<br>\\V<br>\\V | ابن الأنباري<br>ابن الأنباري<br>ابن الأنباري<br>كثير<br>كثير<br>أبو حسن الأنباري<br>الشنفري الأزدي | ت)<br>هَ)<br>)<br>)                   | (المُعْجِزَ<br>(الصيلان<br>(الصيلان<br>(وتَوَلَّت)<br>(وتجلَّت)<br>(بالهبات<br>(حلَّت) | علوٌ في الحياة وفي الممات كأن الناس حولك حين قاموا كأنك قائمٌ فيهم خطيباً لقد اطمعتني بالوصال تبسماً كما ابرقت قوماً عطاشاً غمامةُ مددت يديك نحوهُم احتفالاً يبيت بمنجات من اللوم بيتُها |
|                                    |                                                                                                    | <b>(*)</b>                            |                                                                                        |                                                                                                                                                                                          |
| ٤٤                                 | الشماخ                                                                                             |                                       | (مشیخ)                                                                                 | كأنَّ المتن والشرخين منه                                                                                                                                                                 |

| T1. YT<br>T.V<br>ToV                   | نو الرمة<br>ابن المعتز<br>زياد الأعجم                                   | (الفَراريج)<br>(بالحُجج)<br>(الحَشْرج)                                   | كأنَّ أصوات من ايغالهن بنا بخيلٌ قد بليت به إن السماحة والمروءة والنَّدى                                                                             |  |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                        | ('                                                                      | <b>→</b> )                                                               |                                                                                                                                                      |  |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | ابن المعتز<br>ابن الرومي<br>أبو داود<br>ابن المعتز<br>أبو طالب المأموني | (انْفتَاحَا)<br>(قَدَحَا)<br>(الجَنَاحَا)<br>(السَّمَاحَا)<br>(رَوَاحاً) | فكأن البرق مصحفُ قار<br>مباركُ الوجه ميمونٌ نقيبتُه<br>إذا شاء راكبُه ضمّه<br>جُمعَ الحق لنا في إمام<br>لا يذوق الإغفاء إلا رجاءً                    |  |
|                                        | (2                                                                      | <b>→</b> )                                                               |                                                                                                                                                      |  |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | محمد بن وهيب<br><br>عمرو بن كلثوم<br><br>الجاحظ                         | (قَارِحُ)<br>(الأباطِحُ)                                                 | وبد الصباحُ كأنَّ غرَّته<br>وتفتح لا كانت فماً لو رأيته<br>ألا أبلغ النعمان عنّي رسالةً<br>أخذنا بأطراف الأحاديث بيننا<br>لقد كنت في قوم عليك أشحَّة |  |
| T1V<br>TEV<br>T4A                      | الجاحظ<br>ــــ<br>الجو <b>ه</b> ري<br>ـــــ                             | (الشُحَائِحُ)<br>ضُرُّ (جَارِحُ)<br>(أصارِحُ)                            | يودون لوخاصوا عليك جلودهم رمتني بسهم ريشة الكحل لم يَد وإني لأكنو عن قدور بغيرها ولحظه ومحيًاه وقامته أ                                              |  |
| (ع)                                    |                                                                         |                                                                          |                                                                                                                                                      |  |
| <b>74</b> 0                            | البحتري                                                                 | ح (الضاحي)                                                               | الَمْعُ برقٍ سرَى أم ضوء مصبا                                                                                                                        |  |

| 10<br>0., 79<br>T.£                                    | أبو نواس<br>البحتري<br>الخنساء                                       | (يصيحْ)<br>(أقاحْ)<br>(الجَوَانحْ)                                                                    | بُحَّ صوت المال مما<br>كأنما يبسم عن لؤلؤ<br>إن البُكاءَ هو الشفاءُ                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                        |                                                                      | (د)                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                 |
| 0.<br>0.<br>1/9<br>0.37<br>0.37<br>3.47<br>7.47<br>PV7 | البحتري<br>البحتري<br>المتنبي<br>المتنبي<br>المتنبي<br>المتنبي<br>—— | (مَزيدا)<br>(وجيدا)<br>(فاصلدا)<br>(أجرداً)<br>(والجداً)<br>(تَمَرُّدا)<br>(مُسْتَرَدةً)<br>(شَدَّةً) | ذات حسن لو استزادت من الحسن فهي كالشمس بهجة والقضيب لا ولا رام قابس ويمشي به العكاز في الدير تائباً وتُحيي له المال الصوارم والقنا إذا أنت أكرمت الكريم ملكته إنما الدُنْيا هبات شدّة بعد رَخاء |
|                                                        |                                                                      | (ذ)                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                 |
| 00,30 17/ 17. 17. 17. 17. 17. 17. 17. 17.              | ابن المعتز<br>ابن المعتز<br>الطرماح<br>المتنبي<br>المتنبي<br>البحتري | (وقدُّ)<br>(وخدُّ)<br>(وَيُغْمَدُ)<br>(محدود)<br>(الأسندُ)<br>(الحقدُ)                                | ليلٌ وبدرٌ وغصنٌ خمرٌ وبدرٌ ووردٌ ووردٌ ووردٌ يبدو وتضمره البلادُ كأنّهُ إني نزلت بكذابين ضيفهم ولم أر مثلي من مشى البدر نحوه فأتبعتها أخرى فأضللت نصلها شيبتني وما يشيبني السنّنُ              |
|                                                        |                                                                      | (خ)                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                 |
| ۲.                                                     | أبو نؤيب                                                             | (غِمْد ِ)                                                                                             | تريدين كيما تجمعيني وخالداً                                                                                                                                                                     |

| ٣٦           | البحتري                    | (بمداد)         | على باب قنسرين والليل لاطخٌ     |
|--------------|----------------------------|-----------------|---------------------------------|
| ٣٨           | ابن الرومي                 | (اَلُوَجْدُ)    | لو كنت يوم الوداع حاضرنا        |
| ٣٨           | اب <i>ن</i> الرومى         | (خدًّ)          | لم تر إلاّ الدموع سَاكبةً       |
| ٣٨           | ً<br>ابن الرومي            | (وَرْد)         | كأنَّ تلك الدموع قطرندي         |
| 44           | القاضي التنوخي             | (الخدَود)       | اقحوانٌ معانقٌ لشقيق            |
| 44           | القاضي التنوخي             | (التسهيد)       | وعيونٌ من نرجسِ تتراً عي        |
| 44           | السلامي                    | (النُهودِ)      | ربما تبيت أناملي                |
| ۲٥           | ابن المعتز                 | (البَرْدِ)      | تبسم وقطوب في ندى ووغي          |
| ۱۸۰ ، ۱۲۱ ،  | ابن المعتز ٥٥ ، ١٧         | (بالعيدِ)       | قد انقضت بولة الصيام وقد        |
| ۱۸۰، ۱۷، ۱۸۱ | ابن المعتن ه               | (عُنْقُود ِ)    | يتلو الثريا كفاغر ٍشُره ٍ       |
| <b>YY</b>    | أبو تمام                   | (حسنُود)        | وإذا أراد الله نَشْرَ فضيلة     |
| ٧٢           | أبو تمام                   | (العُودِ)       | لولا اشتعال النار فيما جاورت    |
| ٧٧ ، ٧٣      | أبو تمام                   | (تتجدّر)        | وطولُ مقام المرء في الحي مخلقٌ  |
| ۷۷ ، ۷۲      | أبو تمام                   | (بسَرُمد)       | فإني رأيتُ الشمس زيدت محبةً     |
|              | النابغة                    | (العُونْدِ)     | نَظُرت إليك بحاجة ٍ لم تقضها    |
|              | النابغة                    | (الفَردِ)       | من وحش وجرة موشي اكارعه         |
| 771          | طرفة بن العبد              | (بِالبِدِ)      | يشق حباب الماء حَيزومها بها     |
| 177          | طرفة بن العبد              | (بِاليَدِ)      | لعمرك إن الموت ما أخطأ الفتى    |
| 177          | طرفة بن العبد              | (يَتِخَدِّد     | ووجه ٍ كأنَّ الشمس حلت قناعها   |
| 177          | الحطيئة                    | (المُمَدُّد)    | ترى بين لحييها إذا ما تزغمت     |
| ١٨٧          |                            | (بالبُرُدِ)     | فأمطرت لؤلؤاً من نرجس وسقت      |
| 197          | القطامي                    | (الوَادِي)      | لم تلق قوماً هُمُ شُرٌ لإخوتهم  |
| 194          | القطامي                    | (زُدُّادِ)      | نُقريهم لهذميات نقد بها         |
| ۲.٧          | بشار                       | (جلْدِي)        | وصاحب كالدُّمُّلِ المُمِدِّ     |
| ۲۱۰          |                            | (السنّواعد)     | دعُوْت بني قيس إلي فشمرت        |
| 707          | النابغة                    | (النواهد)       | يخططن بالعيدان في كل منزل       |
| 707          | طرفة بن العبد              | (الْمُتُوقِّد)  | أنا الرجُلُ الضرب الذي تعرفونه  |
| 707          | أبو تمام                   | (حَامِدِ)       | فإن أنا لم يحمدك عني صاغراً     |
| -            | ابن حجاج عبد الله البغدادي | (بِالْأَيَادِي) |                                 |
| ي ۲۹۶        | ابن حجاج عبد الله البغداد: | (وِدَادِي)      | قال طوَّلتُ قُلتُ أوليت طَوْلاً |
|              |                            |                 |                                 |

|                                                                                         | محمد الصنوبري<br>محمد الصنوبري<br>الرافعي<br>أبو الغنائم الحمصي<br>أبو الغنائم الحمصي     | (تَصَعَدُ)<br>(زَبَرْجَدُ)<br>(أسدُ)<br>(المزردُ)<br>(زَبَرْجَدُ)                                          | وكأن محمر الشقيق<br>أعلام ياقوت نشرن<br>إنما الإسلام في الصحرا امتهد<br>خوذ كلن بنانها                                                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                         |                                                                                           | (ز)                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| A1, 78, 77, 77  TT  17.  10.  1VE  729  70.                                             | قيس بن الأسلت<br>ابن بابك<br>البحتري<br>أبو نواس<br>ميمون بن قيس<br>نُصيب<br>نُصيب        | (نَوَّرا)<br>(فَأَبُّصَرا)<br>(بَبَلَنْجَرا)<br>(أقْمَرا)<br>(نظرا)<br>(ذُكُورا)<br>(ظاهره)<br>(عَامَرَهُ) | وقد لاح في الصبح الثريا لمن رأى وأرض كأخلاق الكريم قطعتها شرف تزيد بالعراق إلى الذي مثل الهلال بدا فلم يبرح به يزيدك وجهة حسناً وأعددت للحراب أوزارها لعبد العزيز على قومه فبابك أسهل أبوابهم وكلبك أنس بالزائرين                                           |
|                                                                                         |                                                                                           | <b>(</b> 3)                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Y E<br>E Y<br>E Y<br>E A<br>O Y<br>O T<br>O T<br>O T<br>O T<br>O T<br>O T<br>O T<br>O T | نو الرمة<br>الخنساء<br>بشار<br>الخنساء<br>محمد بن لنكك<br>——<br>الأفوه الأودي<br>أبو فراس | (نَزْرُ)<br>(نارُ)<br>(الحذارُ)<br>(نارُ)<br>(نهارُ)<br>(بَقَرُ)<br>(مَطَرُ)<br>(تُوَادُ)<br>(لوُوادُ)     | لها بشر مثل الحرير ومنطق وإن صخراً لتأتم الهداة به كأن فؤاده كرة تنزى يروعه السرار بكل امر اغر البخ تأتم الهداة به الخد ورد والعذار رياض لا يخدعنك اللحى ولا الصور تراهم كالسحاب منتشراً في شجر السرو منهم شبه إن ترى رأسي فيه قذع سيذكرني قومي إذا جد جدهم |

| 157         | الخنساء               | (وادْباَرُ)   | ترتع ما رتعت حتى إذا ادكرت      |
|-------------|-----------------------|---------------|---------------------------------|
| 184         | الخنساء               | (اکَبْارُ)    | فما عجول على بو تطيف به         |
| <b>NF</b> / | مراره ب <i>ن</i> منقد | (ينعفرُ)      | تهلك المدراة في أفنانه          |
| 177         | المعقر البارقي        | (تُخَاطرُ)    | وقد زحفت دودان تبغى لثأرها      |
| 771         | المعقر البارقي        | (وَزَامرُ)    | فباتوا لنا ضيفاً وبتنا بنعمة    |
| 177         | المعقر البارقي        | (حَانِدُ)     | فلم نُقرهم شيئاً ولكن قراهمً    |
| 771         | المعقر البارقي        | (مُتَوَاتِرُ) | وصبحهم عند الشروق كتائب         |
| 171         | الفرزدق               | (نَهارُ)      | والشيب ينهض في الشباب كأنه      |
| 195         | _                     | (لا يُسيرُ)   | وأعلم أنني سنأكون رمساً         |
| 198         |                       | (وَزيرُ)      | فقالَ السائلون لمن حَفرتُم      |
| ۲.۲         |                       | (فأعَتَذِرُ)  | اليوم يومان مُذ غيبتَ عن بصري   |
| ۲.۲         | _                     | (القَدَرُ)    | أمسي وأصبح لا ألقاك واحزنا      |
| <b>70V</b>  | أبو نوا <i>س</i>      | (یسیرُ)       | فما حازه جودٌ ولا حل دونه       |
| 777         | أبو نواس              | (غادر)        | فوا عجباً كيف اتفقنا فَنَاصبِحُ |
| 777         | أبو الطيب             | (مُدْبِرُ)    | فلا الجود يفني المال والجد مقبل |
| 791         |                       | (صُخُورٌ)     | وجوهٌ كأزهار الرياض نضارةً      |
| ۲.۱         | أبو تمام              | (الفررُ)      | فأصبحت غرر الأيام مشرقةً        |
| 4 £         | أبو العتاهية          | (حوافر ُه)    | وزحفٍ له تحكي البروق سيوفه      |
|             | <u>.</u>              | (3,3)         | ٠٠. س. يو <sub>ب</sub> ع        |
|             | (                     | (ر)           |                                 |
|             |                       |               |                                 |
| ۲.          | مروان بن أبي حفصة     | (الأباعرِ)    | زوامل للأشعار لا علم عندهم      |
| ۲.          | مروان بن أبي حفصة     | (الغُرائِرِ)  | لعمرك ما يدري البعير إذا غدا    |
| 77          | تميم بن مقبل          | (بالحُجُرُ)   | وللفؤاد وجيب تحت ابهره          |
| 44          | سعيد بن الشاه         | (مَرْمَرِ)    | ورمانة ٍ شبهتها إذ رأيتها       |
| 79          | سعيد بن الشاه         | (مُعَصْفُرِ)  | منمنمة صفراء نضد حولها          |
| ٨٢          | ابن الرومي            | (بالبَصَرِ)   | ما أنس لا أنس خبارًا مررت به    |
| ٨٢          | ابن الرومي            | (كالقمرِ)     |                                 |
| ٨٢          | ابن الرومي            | (بالحَجَرِ)   |                                 |
| ٨٦          | ابن الرومي            | (الشُعرِ)     | أولُ بدءِ المشيبِ واحدةٌ        |
| ٦٨          | ابن الرومي            | (الشُرَرِ)    | مثل الخريف العظيم تبدأه         |
|             |                       |               |                                 |

| VV       | ابن لنكك                  | (الصُور)       | إذا أخو الحسن اضحى فعله سمجأ          |
|----------|---------------------------|----------------|---------------------------------------|
| VV       | ابن لنكك                  | (الضَرَدُ)     | وهبه كالشمس في حسن ِ ألم ترنا         |
| 114      |                           | (عَنْبَر)      | انظر إليه كزورق من فضة إ              |
| ١٢٨      | الخنساء                   | (الفَخْرَ)     | جار <i>ی</i> أباه فأقبلاً وهما        |
| 170      |                           | (القَمرِ)      | لا تعجبوا من بلى غلالته               |
| ۲۰۸، ۲۰۰ | ابن المعتن ١٨٨،           | (كالدناُنيرِ)  | سالت عليه وجوه الحي حين دعاً          |
| Y . 0    | محمد بن يزيد بن           | (مُخاطرٍ)      | عُودته فيما أزور حبائبي               |
| ۲.0      | مسلمة بن عبدالملك         |                |                                       |
|          | محمد بن يزيد بن           | (الزَّائرِ)    | وإذا احتبى قربوسه بعنانه              |
|          | مسلمة بن عبدالملك         |                |                                       |
| 7.7      | تعلبة بن صغير             | (هاتِرِ)       | ولرب خصم جاهدين ذوي شذا               |
| 7.7      | <b>تعلبة بن صغي</b> ر     | (ظاهرِ)        | لُدُّ: ظأرتُهم على ما ساءَهُم         |
| ۲.٧      | ابن المعتز                | (صَدْرِي)      | يُناجيني الإخلاف من تحت مطله          |
| 317      | البحتري                   | (المُتَواتِرِ) | وأرى المنايا إن رأت بكِ شيبةً         |
| 717      | سعید بن حُمید             | (نُذُورِي)     | وعد البدر بالزيارة ليلأ               |
| 777      |                           | (بکر)          | ينازعني ردائي عبد عمرو                |
| 777      |                           | (بَشُطْرِ)     | لي الشطرُ الذي ملكت يميني             |
| 727      | ديك الجن                  | (النُّوَّارِ)  | لما نظرت إليَّ عن حدَق المها          |
| 727      | ديك الجن                  | (الزِّنَّارِ)  | وعقدت بين قضيب بان أهيف               |
| 727      | ديك الجن                  | (النَّارِ)     | عَفرتُ خذي بالثرى لك طائعاً           |
| 770      | الشريف الرضى              | (الْمَازِدِ)   | يحِنّ إلى ما تضمن الخُمْرُ وِالحِلِّي |
| 791      | <del></del>               | (الشّكْرِ)     | ولا عيب في معروفهم غير أنّه           |
| 790      |                           | (أمطارِ)       | ولما نعى النّاعي سألناهُ خشيةً        |
| 790      |                           | (فَخَارِ)      | أجابُ: قضى قُلنا له: حاجة العُلا      |
| ٣.٣      | أبو العلاء المعر <i>ي</i> | (الشُعَرِ)     | والحُسنُ يظهر في بيتين رونقُهُ        |
|          |                           |                |                                       |
|          |                           | <b>(3)</b>     |                                       |
| 7 &      |                           | ,0 \$ \$ .     |                                       |
| 78       | امرؤ القيس                | (القُطُرْ)     | كأن المدام وصوب الغمام                |
| ٤٤       | امرؤ القيس                | (المُسْتَحِرْ) | يُعلَّ به بَرْدُ أنيابها              |
| ۲.٦      |                           | (حمارٌ)        | <b>=</b>                              |
| 1 - 1    | ابن المعتز                | (الإبصارُ)     | حتى إذا ما عرف الصّيّدُ أنصاًرْ       |
| TYE ===  |                           |                |                                       |

# (س)

| 33                                     | ذو الرمة<br>——<br>——                                                    | (الحنادسُ)<br>(آسُ)<br>(حَابِسُ)                                                                   | ورمل كأوراك العذارى قطعته<br>لا يكن عهدُك ورداً<br>وأصدعُ شكّي باليقين وإنَّني                                                                                                                                                 |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                        |                                                                         | (س)                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                |
| 33/<br>07/<br>07/<br>0A7<br>0A7<br>7P7 | الحطيئة<br><br>ابن دانيال<br>ابن دانيال<br><br>ابن المعتز<br>ابن المعتز | (الكَاسِي)<br>(نفسي)<br>(الشّمَسِ)<br>(إفلاسي)<br>(النَّاسِ)<br>(أنْسِ)<br>(نَفْسِي)<br>(غَرْسِهِ) | دع المكارم لا ترحل لبغيتها قامت تظللني من الشمس قامت تظلنني ومن عجب يا سائلي عن حرفت في الورى ما حالُ مَنْ درْهَمُ إنفاقه جاعني ابني يوماً وكنت أراه قال ما الروح قلت إنك روحي وإنَّ من أدّبته في الصبا حتى تراه مورقاً ناضراً |
|                                        |                                                                         | (ض)                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                |
| 177                                    | الأشعر الجعدي                                                           | (مضی)                                                                                              | هل بان قلبك من سليمي فاشتفي                                                                                                                                                                                                    |
| (ض                                     |                                                                         |                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٨                                     | خالد الكاتب                                                             | (بعضرٍ)                                                                                            | عشية حيَّاني بورد ٍكأنه                                                                                                                                                                                                        |

| 109<br>T.E<br>TT. 0T<br>TT. 0T                                                      | <br>أبو الطيب المتنبي<br>القاضي التنوخي<br>القاضي التنوخي                                                                                                     | (مربعاً)<br>(الرُّقوعًا)<br>(الرِّفْعَة)<br>(شَمْعة)                                                                                                               | المًا على معن وقولا لقبره<br>مُنْعَمَةٌ ممنَّعَةٌ رداحٌ<br>كأنما المريخ والمشتري<br>منصرفُ بالليل عن دعوة                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                     |                                                                                                                                                               | (\$)                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| To, TE, TY TE To To OV OV AV  ITO ITO ITO ITO TO T | القاضي التنوخي القاضي التنوخي القاضي التنوخي القاضي التنوخي الشريف الرضي الأعشى الأعشى النابغة عمرو بن معدي كرب مسكين الدارمي مسكين الدارمي نو الرمة أبو نواس | (ابتداع)<br>(وَدَاعُ)<br>(الأسماعُ)<br>(انقطاعُ)<br>(الهَمعُ)<br>(كَرَعُ)<br>(واسعُ)<br>(مُقَنَّعُ)<br>(مُقَنَّعُ)<br>(بنهجُعُ)<br>(مُولَعُ)<br>(بنيعُ)<br>(بنيعُ) | كأنّ النجوم بين دجاها ربّ ليل قطعته كصدود موحش كالثقيل تقذى به العينُ مشرقات كأنهن احتجاجُ أرسى النسيم بواديكم ولا برحت ولا يزالُ جنينُ النبت ترضعه قابَنك كالليلَ الذي هو مدركي فأبنك كالليلَ الذي هو مدركي بها ضرب أذناب العظاء كأنّهُ لحافي لحاف الضيف وبيتي بيته لحافي لحاف الضيف وبيتي بيته وإذا المنية أنشبت أظفارها عشية مالي حيلة غير أنني عباس عباس إذا احتدم الوغي |
|                                                                                     |                                                                                                                                                               | (3)                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣٦<br>١٢٧<br>٣١.                                                                    | ابن طباطبا<br><br>المغيرة بن عبد الله الأقيشر                                                                                                                 | (وُقُوعِ)<br>(أربْعِ)<br>خدَّهُ(يِسَريِعِ)                                                                                                                         | كأنَّ انتضاء البدر من تحت غيمة فاتتك والله السوابقُ بعدها سريعُ إلى ابن العم يلطمُ و                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| 177                                                 | سويد بن أبي كاهل                                                 | (اتّسنَعْ)                                                                 | بسطت رابعةُ الحبلُ لنا                                                                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                     |                                                                  | (ڤ)                                                                        |                                                                                                                                                                               |
| 79                                                  | _                                                                | (التَّلْفًا)<br>( 'ث مُن الله                                              | إني وأياك كالصادي رأى نهلاً                                                                                                                                                   |
| 79                                                  | ـــــ<br>أبو تمام                                                | (مُنْصَرفا)<br>(كَفَى)                                                     | رأى بعينيه ماءً عزّ مورده<br>نامت همومي عني حين قلت لها                                                                                                                       |
|                                                     |                                                                  | (ڤ)                                                                        |                                                                                                                                                                               |
| 71 , 77<br>79V<br>79A<br>7.0                        | الحارث بن سعيد التغلبي<br><br>الأحنف<br>ابن الرومي<br>ابن الرومي | (ألفُ)<br>(مرَّشَفُ)<br>(وَقَرْقَفُ)<br>(حَتفُ)<br>(شَرَفُهُ)<br>(جيَفُهُ) | غزالٌ فوق ما أصفُ<br>عُيُونٌ وأصداً غُ وَفَرْعٌ وقامةٌ<br>سُيُوفٌ ورَيْحانٌ وَلَيْلٌ وَبَانَةٌ<br>حُسامكَ فيه للأحباب فتحٌ<br>دهرٌ علا قدرُ الوضيع به<br>كالبحر يرسب منه لؤؤه |
| كالبحر يرسب منه لؤلؤه (جِيِفه) ابن الرومي ١٢١ (فِي) |                                                                  |                                                                            |                                                                                                                                                                               |
| 700<br>790<br>7.7<br>7.2                            | أبو نواس<br><br>البحتري<br>البحتري                               | (قفي)<br>(طُريف)<br>(شَاف)<br>(الصوادف)                                    | وللَّا شربناها ودب دبيبها<br>أيا شجر الخابور مالك مورقاً<br>ألمَّا فات من تلاق تلاف<br>لَئِن صَدَفت عنَّا فربَّة أنفُسِ                                                       |
| (5)                                                 |                                                                  |                                                                            |                                                                                                                                                                               |
| 47<br>709                                           | التنوخي<br>التنوخي<br>العباس بن الأحنف                           |                                                                            | فانهض بنارٍ إلى فحم كأنهما<br>جاءت ونحن كقلب الصبِّ حين س<br>أنا لم أرزق محبتها                                                                                               |
| TYY <u></u>                                         |                                                                  |                                                                            |                                                                                                                                                                               |

| Υ <sub>0</sub>                                  | الصاحب بن عباد<br>الصاحب بن عباد                                                                        | (مُشْتَاقَهُ)<br>(أخْلاقَهُ)                                                                                              | يا أيها القاضي الذي نفسي له<br>أهديت عطراً مثل طيب ثنائه                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                 |                                                                                                         | (5)                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 77, 71, 7  Vo  VA  17.  17.  171  7A1  7A0  7A0 | ابن المعتز —  البحتري الحمد بن أبي بغل أحمد بن أبي بغل أبو أمامه  نصير الدين الحمامي نصير الدين الحمامي | (عَقَيقُ)<br>(مُنْطَلِقٍ)<br>(وَرَوْنُقُ)<br>(يَتَّسِقُ)<br>(ينمُحِقُ)<br>(يغرقُ)<br>(خُلقُوا)<br>(رُزقُوا)<br>(رِعْقِقُ) | كأن عيون النرجس الغض حولنا لا يألف الدرهم المضروب صرتنا ضحوك إلى الابطال وهو يروعهم المرء مثلُ هلال حين تُبْصِرُه يزدادُ حتى إذا ما تم اعقبه وإنا وما تلقي لنا إن هجوتنا خُلُقوا وما خلقوا لمكرمة رُزقُوا وما رُزقُوا سماح يد أبيات شعرك كالقصور ومن العجائب لفظها |
|                                                 |                                                                                                         | (ق)                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 77 . 07<br>70 . 77<br>30                        | أبو طالب الرقي<br>ابن المعتز<br>ابن المعتز<br>أبي طالب الرقي<br>امرؤ القيس<br>امرؤ القيس                | (یعْشَقِ)<br>(شفق)<br>(شفق)<br>(أَنْدُقِ)<br>(رَّرْتقي)<br>(مُحلِّق)                                                      | ولقد ذكرتك والظلام كأنّه كأنّه كأنّه وكأن الكأس في فمه كأنّه وكأن الكأس في يده وكأن أجرام النجوم لوامعاً ورحنا بكابن الماء يجنب وسطنا كأن غلامي إذا علا حال متنه                                                                                                   |
| (ق                                              |                                                                                                         |                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ΛΥ<br>ΛΥ<br>ΛΥ<br>ΛΥ                            | ابن المعتز<br>ابن المعتز<br>ابن المعتز<br>ابن المعتز                                                    | (أُفُقْ)<br>(بِعَلَقْ)<br>(رَمَقْ)<br>(يَنْفَتقِّ)                                                                        | ذي منسر أقنىً إذا شك خرق<br>فكل عظم مفصلً إذا علق                                                                                                                                                                                                                  |

# (**'**

| ٧٣<br>٧٣   | الرافع <i>ي</i><br>الرافعي | (وننساكا)<br>(أخفاكا) | يا من على الحب ينسانا ونذكره<br>إن الظلام الذي تجلوه يا قمر ُ |
|------------|----------------------------|-----------------------|---------------------------------------------------------------|
| ۲۸.        | دعبل الخزاعي               | (ُفَبَكَى)            | لًا تعجبي يا سَلَّمُ من رجلٍ                                  |
| U W        |                            | (بغ)                  |                                                               |
| 77         | ذو الرمة                   | (اللوائكِ)            | كأنّ على أنيابها كلُّ سحرة ٍ                                  |
|            |                            |                       | ,                                                             |
|            |                            | <b>(1)</b>            |                                                               |
| ٤٩ ، ٢٩    | أبو بكر الخالدي            | (وَمَنَالا)           | يا شبيه البدر حسناً                                           |
| ٤٩ ، ٢٩    | أبو بكر الخالدي            | (واعتدالا)            | وشبيه الغصن لينأ                                              |
| 77 , 49    | أبو فراس الحمداني          | (فَصْلاً)             | والماء يفصل بين زهر الروض                                     |
| ۲۷ ، ۲۹    | أبو فراس الحمداني          | (نَصْلاً)             | كبساط وشي ٍجردت                                               |
| ٤٩         | أبو بكر الخالدي            | (وملالا)              | أنت مثل الورد لوناً                                           |
| ٤٩         | أبو بكر الخالدي            | (زالا)                | زاد ناحتي إذا ما                                              |
| ٥٠         |                            | (الفَزَالا)           | مرت بنا رأد الضحى                                             |
| 79         | المتنبي                    | (کلیله)               | يطأ الثرى مترفقاً من تيهه                                     |
| 119        | أبو تمام                   | (شُمَائِلا)           | لهفي على تلك الشواهد منها                                     |
| ١٢.        | أبو تمام                   | (نائِلا)              | لغدا سكونهما حجى وصباهما                                      |
| 17.        | أبو تمام                   | (کاملا)               | إنّ الهلال إذا رأيت نُموّهُ                                   |
| 177        | ابن الرومي                 | (صقیلٍا)              | فبذات نفسكِ ما يكون بهاؤها                                    |
| 179        | بشاقة بن عمرو              | (صليلاً)              | ومن نسيج داوود موضونة                                         |
| 710,179    | المتنبي                    | (مُحُولاً)            | في الحدُ إِن عَزِّمُ الخليط رَحيلا                            |
| 198        | المتنبي                    | (والنيلا)             | وَردُ إذا وَرَد البُحيرة شاربا                                |
| 7.1        | المتنبي                    | (الزُلالا)            | ومن يك ذا فم مر مريض                                          |
| 717        | المتنبي                    | (الحجالا)             | وحجبت النوي الظبيات عُنّي                                     |
| <b>707</b> | أبو العلاء المعري          | (السنّلالا)           | سليل النّارِ دقّ ورقّ حتّى                                    |

| 7.1     | المتنبي                     | (خُمُولا)     | فلقد عرفت وما عُرفْتَ حقيقةً           |
|---------|-----------------------------|---------------|----------------------------------------|
| 777     | <u>.</u><br>البحتر <i>ي</i> | (ْذَليلاً)    | فإذا حَارَبُوا أَذلُّوا عزيزاً         |
| ٨٨      | ۔<br>حسان بن ثابت           | (نزولَها)     | وقافية ٍ عجت بليلٍ رزينة ٍ             |
|         |                             |               | , , ,                                  |
|         |                             | <b>(1)</b>    |                                        |
| ٣٧      | جندح المرّي                 | (القناديلُ)   | نجومه رُكدٌ ليست بزائلة ٍ              |
| ٧٣      | أبو العلاء المعري           | (المتطاولُ)   | وإن كنت تبغي العيش فأبغ توسطاً         |
| ٧٣      | أبو العلاء المعري           | (كوامِلُ)     | توفى البدور النقص وهي أهلةً            |
| ٨٥      | ابن بابك                    | (ويَفْعَلُ)   | وراك للتشريف أهلاً فاجتبى              |
| ۱۲۰،۸٥  | ابن بابك                    | (یَکْمُلُ)    | واعرت شطر الملك ثوب كماله              |
| 14.     | الشماخ                      | (الثَّاليلُ)  | كأنما منثني اقماع ما مرطت              |
| 189.180 | الفرزدق                     | (ارْعَلُ)     | يحمي إذا اخترط السيوف نساخا            |
| 189     | محمد اليزيدي                | (المَثلُ)     | وصيرَّني هواكَ وبي                     |
| 17.     | السموأل                     | (تسيلُ)       | تسيل على حدٌ الظبات نفوسنا             |
| ۲.٧     | أبو تمام                    | (العملُ)      | لا يطمع المرء أن يجتاب لُجتهُ          |
| Y.9     | ثعلب                        | (الرحلُ)      | فوضعت رحلي فوق ناجية ٍ                 |
| ۲1.     |                             | (أفولُ)       | عزماته مثل النجوم ثواقبا               |
| 717     | أبو خراش                    | (السُّلاسيلُ) | فليس كعهد الدار يا أم مالك ٍ           |
| 701     | المتنبي                     | (النَّحوُلُ)  | تشتكي ما اشتكيت من ألم الشوق           |
| 701     | المتنبي                     | (ملاَمُ)      | إلى كمْ تُردُّ الرَّسل عما أتوا له     |
| ۲۸.     | طفيل الغنوي                 | (مَبْذُولُ)   | بِسَاهِمِ الرجه لم تُقطع أباجلُهُ      |
| 711     | السيموأل                    | (نَقَوُلُ)    | وُبنكر أِن شِيئْنَا على الناس قولهم    |
| 710     | بدر الدين الذهبي            | (أسىلُو)      | يا عادلي فيه قُل لي                    |
| 710     | بدر الدين الذهبي            | (يَحْلُو)     | يَمُرَّ بِي كُلُّ وقتٍ                 |
| ۲.۱     |                             | (سبيلُ)       | وسميته يحيى ليحيا فلم يكُن             |
| ٣.١     | أبو سعيد المخزومي           | (قتالُ)       | حَدَقُ الآجال اَجالُ                   |
| 7.7     |                             | (مالُ)        | رأيتُ النا <i>سِ</i> قد مالوا          |
| 7.7     |                             | (مالوا)       | ومن لا عندهُ مال                       |
| ٣١.     | أبو العلاء المعري           | (فاضلُ)       | فوا عُجَبًا كم يدُّعي الفضل ناقِصُ     |
| 18      | أبو تمام                    | (ساحلُهُ)     | <b>ه</b> و البحر من أيِّ النواحي أتيته |
| ٤٥      | جرير                        | (بَاطلُِهُ)   | ويوم كإبهام القطاة مزين                |
| ٣٨٠ === |                             |               |                                        |

| ىلمى 337<br>ىلمى 337          | جرير<br>ابن المعتز<br>ابن المعتز<br>زهير بن أبي سـ<br>زهير بن أبي سـ<br>زهير بن أبي سـ | (وحَبَائِلُهُ) (عاذلُهُ) (قاتلُهُ) (باطلُهُ) (مَفَاصِلُهُ) (مَفَاتِلُهُ)                                                                                         | رزقنا به الصيد الغرير ولم نكن وذلك يوم خيره دون شره اصبر على مضض الحسود فالنار تأكل نفسها ودي نعمة تممتها وشكرتها دفعت بمعروف من القول صائب وذي خطل في القول يحسب أنه عبأت له حلما وأكرمت غيره                                                                                                                                                           |
|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                               |                                                                                        | <b>(1)</b>                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 71 . P3 / P7 . 17             | بي<br>أبو تمام                                                                         | (الأجل)<br>(الفصيل)<br>(بقتًال)<br>(بقتًال)<br>(أغْوَال)<br>(سيل)<br>(بخال)<br>(بخال)<br>(بخال)<br>(كالليال)<br>(كالليالي)<br>(كالليالي)<br>(العالي)<br>(العالي) | لا أمتع العوذ بالفصال وما يك في من عيب فإني وذي شطاط كصدر الرمح معتقل يغط غطيط البكر شد خناقه ايقتاني والمشرفي مضاجعي حبر أبي حفص لعاب الليل غلالة خده صبغت بورد كأن الثريا علقت في مصامها فيالك من ليل كأن نجومه كأن اباناً في أفانين ودقه وثغره في صفاء وثغره في صفاء وليل كموج البحر أرخى سدوله فإن تفق الأنام وأنت منهم لا تنكري عطل الكريم من الغنى |
| 177<br>7.A. 177<br>177<br>178 | أبو تمام<br>امرؤ القيس<br>امرؤ القيس<br>امرؤ القيس                                     | (بصقًالِ)<br>(بِکُلْکِّلِ)<br>(بِأَمثلِ)<br>(حَالِ)                                                                                                              | والسيف ما لم يكف فيه صيقلً<br>فقلت له لما تمطى بصلبه<br>ألاأيها الليل الطويلُ ألا انجلي<br>سموت إليها بعد ما نام أهلها                                                                                                                                                                                                                                   |

| AV/<br>P.7 , V77<br>. 77<br>. 07<br>. 07<br>. 307<br>V07 | امرؤ القيس<br>كثير<br><br>المتنبي<br><br>البحتري<br>جرير | (هيكل)<br>(المال)<br>(الرجُّلِ)<br>(البُخلِ)<br>(الدُّيُّولِ)<br>(المُقَلِ)<br>(يتحوّل)<br>(بشماله) | وقد اغتدي و الطير في وكناتها غَمر الرداء إذا تبسم ضاحكاً يموت الفتى من عثرة بلسانه الست من القوم الألى من رماحهم كتب القتل والقتال علينا لا ينزل المجد إلا في منازلنا أوماً رأيت المجد ألقى رحلة أ |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 <i>X</i> 7                                             | -بر <u>-ر</u><br>أبو دلامة                               | (بالرَّجُلُ)                                                                                        | ما أحسنُ الدِّين والدِّنيا إذا اجتمعا                                                                                                                                                              |
| <b>YAV</b>                                               | _                                                        | (الْخَجَلِ)                                                                                         | ما قصَّرَ الغيثُ عن مصرٍ رتربتها                                                                                                                                                                   |
| ٣٠٤                                                      | حسان بن ثابت                                             | (القنابِلِ)                                                                                         | وكُنا متى يغزُ النبي قبيلة أ                                                                                                                                                                       |
| ۲.۳                                                      | البحتري                                                  | (شُمول)                                                                                             | نسيمُ الروض في ريح شمال ٍ                                                                                                                                                                          |
|                                                          |                                                          | <b>(1)</b>                                                                                          |                                                                                                                                                                                                    |
| <b>79</b>                                                | السري الرفاء                                             | (الأسكلْ)                                                                                           | مفتولةً مجدولةً                                                                                                                                                                                    |
| ٤.                                                       | ابن بابك                                                 | (المناصلُ)                                                                                          | فما سيلٌ تخلصه المحاني                                                                                                                                                                             |
| ٨٣                                                       |                                                          | (الجَبَلْ)                                                                                          | والشمس كالمرأة في كف الأشل                                                                                                                                                                         |
| 711                                                      |                                                          | (وَصِلُ                                                                                             | لا تقل ذهبت أربابه                                                                                                                                                                                 |
|                                                          |                                                          | (مُ)                                                                                                |                                                                                                                                                                                                    |
| ١٥                                                       | مسلم بن الوليد                                           | (ظلاّما)                                                                                            | تظلُّمُ المالُ والأعداء مِن يده                                                                                                                                                                    |
| 77                                                       | ابن المعتز                                               | (مُعْلُمًا)                                                                                         | فخلتُ الدجى والفجرُ قد مد خيطه                                                                                                                                                                     |
| ١٢.                                                      | أبو بكر الخوارزمي                                        | (لمامًا)<br>(مُحَادِ الْمَا                                                                         | أراك إذا أعسرت خيّمت عندنا                                                                                                                                                                         |
| ١٢.                                                      | أبو بكر الخوارزمي<br>                                    | (اقاما)                                                                                             | فما أنت إلا البدر إن قلٌ ضوءه                                                                                                                                                                      |
| 171                                                      | الفزّي<br>الدالمة:                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                               | هو البحر لا يأس من دره                                                                                                                                                                             |
| 1.47                                                     | ابن المعتز<br>ابن المعتز                                 | ` • '                                                                                               | إذ تروم الثريا<br>كَكَب طمرً                                                                                                                                                                       |
| 144                                                      | ابن المعدر<br>البحتري                                    |                                                                                                     | ححب همر<br>أتاك الربيع الطلق يختال ضاحكاً                                                                                                                                                          |
| \                                                        | ,ببعتري<br>البحتري                                       |                                                                                                     | وقد نبه النوروز في غلس الدجى                                                                                                                                                                       |
| 1/12                                                     | <u> </u>                                                 | ( 3-)                                                                                               |                                                                                                                                                                                                    |

7.7.7

| 1 A E<br>T · E                               | البحتري<br>عبد الله بن رواحة                                                                                                   | يفتقها بردُ الندى فكأنه (مُكَتماً) وتحملهُ الناقة الأدماء مُعَجِراً (الظُّلُما)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                              |                                                                                                                                | (4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y. Y. VE \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | المتنبي<br>المتنبي<br>المتنبي<br>ابن الرومي<br>ابن الرومي<br>المتنبي<br>المحتري<br>المتنبي                                     | كم تطلبون لنا عيباً فيعجزكم (الكَرَمُ) ما أبعد العيب والنقصان عن شيمي (الهَرَمُ) ومن الخير بطءُ سيبك عني وما أنا منهم بالعيش فيهم (الرغامُ) من يهن يسبهلُ الهوانُ عليه ويلاه إن نظرت وإن هي اعرضت (أليمُ) وإذا أشار محدثاً فكأنه وأذا أشار محدثاً فكأنه والهم يخترمُ الجسيم نحافة وألا يا نخلةً من ذات عرق السيّلام) وييشن لي من حيث لا أعلم الهوى (أعلَمُ) يقيض لي من حيث لا أعلم الهوى (أعلَمُ) بليت بلى الأطلال إن لم أقف بها (خاتَمُه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                              |                                                                                                                                | (4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\       | البوصيري<br>البوصيري<br>أحمد شوقي<br>أحمد شوقي<br>ابن الرومي<br>ابن الرومي<br>عنترة<br>عدي بن الرقاع<br>عدي بن الرقاع<br>عنترة | والنفسُ كالطفل إن تهمله  كأنهم في ظهور الخيل نبتُ ربى  لا خطرتَ به التفوا بسيدهم (بالعلَم)  جبت السماوات أو ما فوقهن بهم ثم حاولت بالمثيقيل تصغيري  كالذي طأطأ الشهاب ليخفى  كالذي طأطأ الشهاب ليخفى  فيها اثنتان وأربعون حلوبةً  وكأنها بين النساء اعارها  وسنانُ أقصده النعاس فرنقت  (المترنم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| \                                            | عنترة                                                                                                                          | وَحَدْرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّمِ اللللَّ |

| ۱۳.        | النابغة الجعدى                    | (المُسنَهَّم)  | رمى ضرع نابٍ فاستقلَّ بطعنة ٍ        |
|------------|-----------------------------------|----------------|--------------------------------------|
| 181        | ً<br>الفرزدق                      | (المَلاَغمِ)   | سقاها خُرُوقِ في المسامع لم تكن      |
| 109        | عنترة                             | (بمُحَرَّمُ)   | فشككت بالرُّمح الأصم ثيابه           |
| 191        | ابن المعتز                        | (تَتكلُّم)     | اشارت بطرف العين خيفة أهلها          |
| 191        | ابن المعتز                        | (الْمُتَيَّمُ) | فأيقنت أنّ الطّرف قد قال مرحباً      |
| ۲          |                                   | (حذَامُ)       | إذا قالت حذام فصندِّقوها             |
| 7.7        | عمر بن أبي ريشة                   | (للعَلَم)      | أمتي هل لك بين الأمم                 |
| ۲.۸        | ربيعة الرَّقِّيُّ                 | (نُعَم)        | قُولي نَعَم، ونَعَم إن قلت واجبةً    |
| 317        | المتنبي                           | (هُرُمُ)       | أتى الزَّمَان بنوه في شبيبته         |
| <b>717</b> | زهیر ب <i>ن</i> أبي سلمی          | (قَشْعُم)      | فشدَّ ولم يُفزعْ بيوتاً كثيرة        |
| 717        | ز <b>ھ</b> ير ب <i>ن</i> أبي سلمى | (تُقَلَّم)     | لدى أسد شاكي السلام مقذف             |
| Yo.        | -                                 | (مُبْتَسَم)    | لا يرفع الضيف عينا في منازلنا        |
| 177        | المتنبي                           | (ضيفَم)        | رحلتُ فِكم باك ٍ بأجفان شادن ٍ       |
| 777        | المتنبي                           | (المُصنَمُّم)  | وما ربةُ القُرْطِ الليح مكانه        |
| 777        | المتنبي                           | (مُعَمَّم)     | فَلُو كَانَ ما بي من حبيب مقنَّع     |
| 777        | المتنبي                           | (أسْهُمَّي)    | رمى واتقى رميي ومن دُونِ ما          |
| 777        | المتنبي                           | (تَوَهُمُّمُ)  | إذا ساء فِعْلُ المَرَّءِ ساعت ظُنونه |
| 791        | صفي الدين الحلي                   | (والحشّم)      | لا عيب فيهم سوى أن النزيل بهم        |
| ۲.۱        | المتنبي                           | (النِّظَام)    | لسيف الدولة اتسقت أمور ً             |
| ٣.١        | المتنبي                           | (وحًام)        | سما وحمى بني سام وحام                |
| 717        | بدر بن يوسف الذهبي                | (هُمُّهُ)      | هَلُمُّ يا صَاحِ إلى رَوْضَةٍ        |
| 717        | بدر بن يوسىف الذهبي               | (کُمِّه)       | نسيمُها يعثُّرُ في ذَيلهِ            |
|            |                                   | ŕ              | -                                    |
|            |                                   | (7.)           |                                      |
|            |                                   | (مُ)           |                                      |
|            |                                   |                |                                      |
| ٥٢         | المرقش الأكبر                     | (عنم)          | النشرُ مسكٌ والوجوه دنانيرٌ          |
| ۲          | الإمام الشافعي                    | (النَّعمُ)     | أأنثر دراً بين سارحة الغنم           |
| 797        | _                                 | (تَراكُمْ)     | إنّ للوجد في فؤادي تراكم             |
| 797        |                                   | (هُوَاكُمْ)    | في هواكُم يا سادتي متُّ وُجداً       |
| 4.4        |                                   | (بُغضهم)       | إذاً رماكَ الدهر في معشر             |
| 4.4        | _                                 | (أرضَهُمْ)     | فدارهم ما دمت في دارهم               |
|            |                                   | 922            | , <del>a</del>                       |

|                       | (1                    |                |                                     |  |
|-----------------------|-----------------------|----------------|-------------------------------------|--|
| ٤٢                    | أبو نوا <i>س</i>      | (العيونا)      | فإذا ما اجتليتها فهباءُ             |  |
| ٤٢                    | أبو نواس              | (المكنونا)     | أكل الدهرُ ما تجسم منها             |  |
| ٤٢                    | أبو نوا <i>س</i>      | (یکونا)        | فهي بكرٌ كأنها كلُّ شيءٍ            |  |
| 23                    | أبو نواس              | (ايدينا)       | في كؤوسٍ كأنهنّ نجومٌ               |  |
| 23                    | أبو نوا <i>س</i>      | (فينا)         | طاّلعاتٍ معَ السقاةِ علينا          |  |
| 147                   | عمرو ب <i>ن</i> کلٹوم | (الأندرينا)    | ألا هبي بصحنك فأصبحينا              |  |
|                       | بشار                  | (احيانا)       | يا قوم أذني لبعض الحيِّ عاشقة       |  |
|                       | بشار                  | (کانا)         | قالوا لمن لا ترى تُهدي فقلت لهم     |  |
| 127                   |                       | (المُحامونَا)  | إنا لمن معشر أفنى أوائلهم           |  |
| 717 . 7.8 . 3.7 . 777 |                       | (وَوُحُدَانا)  | قوم إذا الشُّرُّ أبدى ناجذيه لَهُمْ |  |
| 177                   | عمرو بن كلثوم         | (يلينا)        | وقد هرَّت كلِابُ الجِنِّ منَّا      |  |
| 771                   | عمرو بن كلثوم         | (تَشْتُمِونَا) | نَزَلتم منزل الأضياف منا            |  |
| 171                   | عمرو بن كلثوم         | (طَحُونَا)     | قريناكم فعجلنا قراكم                |  |
| 707 , 807 , 77        |                       | (بُرهانًا)     | لا يسالون أخاهم حين يندبهم          |  |
| Y00                   |                       | (الأضغانَ)     | الضاربين بكل أبيض مُخذم             |  |
| 77.                   |                       | (شُنْبُانَا)   | لو كنت من مازن لم تستبح إبلي        |  |
| 77.                   |                       | (لانا)         | إذاً لقامَ بنصري معشر خشن أ         |  |
| 77.                   |                       | (وَوُحدَانًا)  | قوم اذا الشر أبدى ناجذيه لهم        |  |
| 791                   | ابن نباته المصري      | (مَوْطنَا)     | ولا عيب فيه غير أنّي قَصَدْنُّهُ    |  |
| 498                   |                       | (كَانَا)       | ولقد أتيت لصاحبي وسألتُهُ           |  |
| 498                   |                       | (إنْسانَا)     | فأجابني والله داري ما حَوَتْ        |  |
| ٣.٢                   | أبو الفتح البُستي     | (لَنَا)        | كلكم قد أخذ الجام                   |  |
| ٣.٢                   | أبو الفتح البُستي     | (جَامَلَنَا)   | ما الذي ضرَّ مُدير                  |  |
| ٣.٢                   | أبو العلاء المعري     | (إنسانًا)      | لم نلق غيرك إنساناً بُلاذبه         |  |
| PAY                   | أبو هلال العسكري      | (لِسنَانَهُ)   | زعَمَ البنفسجُ أنّهُ كعذارهِ        |  |
|                       |                       |                |                                     |  |

(<u>ů</u>)

أبو العلاء المعري

وكالنار الحياة فمن رماد أواخرها (دُخَانُ)

44

| ٣٨<br>١١٧<br>٢٩٢<br>٢٩٦<br>٢٩٦<br>٢٨٤                        | أبو نوا <i>س</i><br><br><br><br>                                                                                                                                       | (عيونُ)<br>(جبينُ)<br>(الهَوَانُ)<br>(فُنُونُ)<br>(جُنُونُ)<br>(يُشيِنُهُ)                                                               | لدى نرجس غض القطاف كأنه ما العمر إلا ليلة للنيم الطبّاع سوى أنّه طويت بإحراز الفنون ونيلها فحين تعاطيت الفنون وحظّها على رأس عبد تاج عزّ يزينه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                              |                                                                                                                                                                        | (ن)                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Vo V9 V9 A1 A7 A7 IV ITA | أبو الحسن بن مقله أبو الحسن بن مقله امرؤ القيس المعري ابن المعتز بشار النمري النمري النريات ابن الزيات معن بن أوس المزني معن بن أوس المزني معن بن أوس المزني أبو دلامة | (الكفنِ) (واتانِي) (الإخوانِ) (ببُخانِ) (الغضبانِ) (بجفونِ) (خيزرانِ) (ثمانِ) (مكانِ) (يعتركانِ) (يعتركانِ) (يعتركانِ) (باليدينِ) (وانِ) | لا يعجبن مضيماً حسن برته است ذا ذلة إذاعضني الدهر أنا نار في مرتقى نظر الحاسد جمعت ردينياً كأن سنانه يسرع اللمح في احمرار كما فجاءت بها في كأسها ذهبية الذا قامت لمشيتها تثنت لو كنت بالعنقاء أو بأسومها ألا يا ديار الحي في البردان فلم يبق منها غير نؤي مهدم وأثار هاب أوراق اللون سافرت قفار مرورات يحار بها القطا يثيران من نسج العجاج عليهما ألا من رأى الطفل المفارق أمه أعلمه الرماية كل يوم وكم علمته نظم القوافي بعرض تنوفة الربح فيها أرى الشهباء تعجن إذ غدونا المناسة المناسة المناسة الربح فيها |
| Υοο<br>ΥΛέ<br>Υ Υ٩٩                                          | <br><br>أبو الفتح البُستي                                                                                                                                              | (كالأشْطَانِ)<br>(الكتمانِ)<br>(بالجبنِ)<br>(أودعاني)                                                                                    | والقادسية حيث زاحم رستمٌ<br>قومٌ ترى أرماحهم يوم الوغى<br>أقولُ وقد شَدّوا إلى الحرب غارةً<br>ناظراهُ فيما جنى ناظراهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| <b>791</b>                                    |                                                                                                                             | (والوَطَنُ                                                                                                 | ولا عيب فيكم غير أنّ ضيوفكم                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                               |                                                                                                                             | <b>(^</b>                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\        | أبو تمام<br>أبو تمام<br>عدي بن الرقاع<br>عدي بن الرقاع<br>عدي بن الرقاع<br>جرير<br>المتنبي<br>المتنبي<br>المتنبي<br>المتنبي | (شَجَاها)<br>(يراها)<br>(نسجاها)<br>(نشراها)<br>(مدادها)<br>(أبلادها)<br>(أعددها)<br>(زمامها)<br>(ستطورها) | ولم أفهم معانيها ولكن<br>فبت كأنني أعمى معنى<br>يتعاوران من الغبار ملاءةً<br>تطوى إذا وردا مكاناً جاسياً<br>تزجي اغن كأن إبرة روقه<br>عرف الديار توهماً فاعتادها<br>له أياد علي سابقة<br>وغداة ريح قد كشفت وقرةً<br>وقد كتبت أيدي الربيع صحائفاً<br>إنى على شعَفي بما في خُمْرها |
|                                               |                                                                                                                             | ( <u>*</u> )                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 791<br>7.1                                    | <br>ابن الرومي<br>أبو تمام                                                                                                  | (نقمته)<br>(شُبَههٌ)<br>(عبد اللّهِ)                                                                       | لًا أطعناكم في سنخط خالقنا<br>ليس به عيب سوى أنَّهُ<br>ما مات من كرم الزمان فإنه                                                                                                                                                                                                 |
|                                               |                                                                                                                             | (يُ)                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 777<br>7A-<br>7A7<br>7A0<br>7AA<br>7AA<br>7AA | الشَّميذر الحارثي النابغة ابن الظاهر ابن الظاهر ابن نباته ابن نباته ابن نباته                                               | (القوافيا)<br>(ليا)<br>(الأعاديا)<br>(الحكة)<br>(التُرياً)<br>(طيا)<br>(المُحيا)                           | بني عمنًا، لا تذكروا الشعر بعدما على أنني راض بأن أحمل الهوى فتى كان فيه ما يُسر صديقه شكراً لنسمة أرضكم لا غرف إن حفظت أحا وأدهم يستمد الليل منه سرى خلف الصباح يطير زهوا فلما خاف وشك الفوت منه فتى كملت أخلاقه غير أنه أ                                                      |
|                                               |                                                                                                                             |                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

# فهرس القصائد

| الصفحة | القائل            | أسمها          | قافيتها         | مطلع القصيدة                            |
|--------|-------------------|----------------|-----------------|-----------------------------------------|
|        |                   |                |                 |                                         |
| 777    | أحمد شوقي         |                | الخُواطِرُ      | ١- عرضوا الأمان على الخواطر             |
| 377    | أحمد شوقي         |                | سعيد            | ٢- لمن تنجلي من بعيد                    |
| 440    | أحمد شوقي         | غاب بولينا     | عهود            | ٣- يا غاب بولون ولي                     |
| 270    | أحمد شوقي         | أنس الوجود     | بعضنا           | ٤- قف بتلك القصور في اليم               |
| 777    | أحمد شوقي         | مُناجاة الليل  | يخلق            | ٥- بأيّ نول ٍ أنت ناسجٌ بردةً           |
| 777    | أحمد شوقي         | ذكرى المولد    | إهابا           | ٦- أخا الدنيا أرى دنياك أفعى            |
| 777    | أحمد شوقي         | الأندلسية      | لوادينا         | ٧- يا نائح الطلح أشباه عوادينا          |
| 777    | أحمد شوقي         | خلافة الإسلام  | الافراح         | ٨- عادت أغاني العرس رجع ً               |
| 777    | حافظ إبراهيم      |                | الحُسنَبُ       | ٩- لمصر أم الربوع الشام تنتسب           |
| 777    | حافظ إبراهيم      |                | مر <b>تقب</b> ِ | ۱۰ - متى أرى النيل لا تجلو              |
| 444    | حافظ إبراهيم      |                | تنطقا           | ١١ - إنَّ البلية أن تباع وتشترى         |
| 779    | الرافعي           |                | النارِ          | ١٢- إن أرى الشمس تحت البحر              |
| 444    | الرافعي           |                | الصعود          | ١٣- أرى الإنسان يطغى حين                |
| ٣٣.    | أبو سلمي          | يا رفاق الفكر  | وبطاحا          | ۱۶– يا رفاق الفكر أعيانا السُر <i>ى</i> |
| ٣٣.    | شكيب أرسلان       |                | مناهلُهُ        | ١٥- فيا وطني لا تبرك الحزم              |
| 441    | أبو تمام          |                | اللعب           | ١٦- السيف أصدق انباء من                 |
| ٣٣٢    | أبو البقاء الرندي |                | إنسانُ          | ١٧ - لكلَّ شيءٍ إذا ما تم نقصانُ        |
| ٣٣٣    | أحمد شوقي         | أندلس الجديدة  | الإسلامُ الا    | ١٨ – يا أخت أندلسِ عليك سلام            |
| ٣٣٥    | العشماوي          | وار أمام بوابة | لأقلام ح        | ١٩- أو ما لنا في المجد ألف ا            |
|        |                   | هزيمة          | الر             |                                         |
| 777    | صالح الجيتاوي     | ادل على مآذن   | تتدافعُ قذ      | ٢٠- لي في هواك مدائن ومرابع             |
|        |                   | قدس            | វា              |                                         |

# فهرسالأعلام

### ١- إبراهيم بن هرمه: ١٤ ، ١٥ ، ٢٤٩ ، ٢٥٠.

هو أبو اسحق إبراهيم بن علي بن سلمة الفهري المدني، شاعر زمانه، أحد البلغاء، من شعراء الدولتين الأموية والعباسية، توفى سنة /١٧هـ.

### ٢- ابن الأثير، ١٠ ، ٥٩ ، ٢٤٢ ، ٢٦٠ ، ٣٠٦.

هو نصر الله بن محمد الشيباني أبو الفتح ضياء الدين المعروف بابن الأثير الكاتب، ولد سنة ٥٨هه في جزيرة ابن عمر، وتعلم بالموصل حيث نشئ أخواه، ولي الوزارة للملك السلطان صلاح الدين وهو قوي الحافظة يحفظ شعر أبي تمام والبحتري وغيرهما. مات ببغداد سنة ٦٣٧ه من كتبه: المثل السائر.

# ٣- أحمد أحمد بدوي: ١٠٧ ، ٢١٨ ، ٢٢٥ ، ٢٢٦.

### ٤- أحمد شوقى: ٥٠ ، ٥٧ ، ٢٢٩ ، ٢٤٨ ، ٢٥٢ ، ٣٣٣ ، ٣٣٣.

أحمد شوقي بن علي بن أحمد شوقي، أشهر شعراء العصر الأخير، ولقب بأميرهم، مولده ووفاته بالقاهرة عالج أكثر فنون الشعر، اتسعت ثروته وعاش مترفاً توفي سنة ١٣٥١هـ – ١٩٣٢م.

#### ٥- أحمد الصاوى: ١٧٥.

أحمد بن محمد بن الخلوتي الصاوي، نسبة إلى قرية (صاء الحجر) من قرى إقليم الغربية بمصر، وكان فقيها مالكياً صوفياً تابعاً في سلوكه للشيخ أبي البركات الدروير، وله مؤلفات في الفقه والتصوف، لكن أشهرها هو حاشيته على تفسير الجلالين. كانت وفاته بالمدينة المنورة بعد أن أنهى حاشيته سنة ه١٨٢٨م – ١٢٤١هـ.

# ٦- الأحنف بن قيس: ٣٠٥.

بن معاوية بن حُضين التميمي، سيد تميم، وأحد العظماء الدهاة الفصحاء الشجعان الفاتحين، يضرب به المثل في الحلم توفي بالكوفة.

# ٧- أبو قيس بن الأسلت: ٢٢ ، ٦٢ ، ٨١.

لا يُعرف أسمه على وجه التحديد، سوى أنه عرف باسم أبى قيس، والأسلت لقب أبيه،

وأسمه عامره بن جُشم بن وائل بن الأوس بن حارثة بن ثعلبة بن عمرو بن مالك ابن الأوس بن حارثة بن ثعلبة بن عمرو بن عامر، وأبو قيس شاعر جاهلي أسندت له الأوس حربها وجعلته رئيساً عليها، فكفى وساد وأسلم ابنه عقبة بن أبى قيس، واستشهد يوم القادسية.

### ٨- الأشعر الجعدي الجعفي: ١٢٧.

# ٩- ابن أبي الأصبع: ٢٧٦ ، ٣١٠ ، ٣١١ ، ٣١٢.

عبد العظيم بن عبد الواحد بن ظافر بن عبد الله بن محمد بن جعفر بن الحسن المصري المعروف بابن أبي الأصبع، أديب شاعر ولد بمصر وتوفي بها من آثاره بدائع القرآن توفي سنة ٢٥٤هـ.

# ١٠- الراغب الأصفهاني: ٩.

هو الحسين بن محمد أبو القاسم الأصفهاني، أديب من العلماء، سكن بغداد، من كتبه: المفردات، ومقدمة في التفسير، وله كذلك تفسير مخطوط توفي سنة ٥٠٢هـ.

# ١١- الأصمعي: ١١ ، ١٢٤ ، ١٢٩.

عبد الملك بن قريب بن علي بن أصمع الباهلي، أبو سعيد الأصمعي: رواية العرب، وأحد أئمة العلم باللغة والشعر والبلدان توفى سنة ٢١٦هـ.

#### ١٢- ابن الأعرابي: ٤٥.

محمد بن زياد المعروف بابن الأعرابي، أبو عبد الله، رواية نسابه، علامة باللغة، من أهل الكوفة، له عدة كتب منها معانى الشعر توفى سنة ٢٣١هـ.

### ١٢- الأعشى: ٨٧.

عامر بن الحارث بن رباح الباهلي بن همدان، شاعر جاهلي يكنى «أبا قحفان» أشهر شعره رائية له في رثاء أخية لأمه «المنتشر بن وهب» أوردها البغدادي برمتها، وقيل اسمه عمر.

#### ١٤- الأفوه الأودى: ١٢٧.

صلاءة بن عمرو بن مالك، من بني أود، من مذجح: شاعر يماني جاهلي، يكنى أبا ربيعة، توفى فيما يقرب سنة ٥٠ قبل الهجرة.

#### ١٥ - الأقيشر؛ ٣١٠.

المغيرة بن عبد الله بن معرض الأسد، أبو معرض شاعر هجاء عالي الطبقة من أهل بادية الكوفة ولد في الجاهلية ونشأ في أول الإسلام عاش عمراً طويلاً وكان عثمانياً وأدرك دولة عبد الملك بن مروان وقتل بظاهر الكوفة خنقاً بالدخان نحو سنة ٨٠هـ، ولقب بالأقيشر لأنه كان أحمر الوجه أقشر، وكان يغضب إذا دعى به.

### ١٦- أبو أمامة مولى عبد القيس: ١٢١.

#### ١٧- امرؤ القيس: ٢٣، ٢٤، ٢٤، ٣١، ٥١، ٥٥، ٥٩، ١٨، ٨٨، ١٢٢، ١٢٣، ١٢٤، ١٢٨، ١٧٨، ٢٠٨، ٢٠٨٠.

امرؤ القيس بن حجر بن الحارث الكندي من بني أكل المرار، أشهر شعراء العرب على الاطلاق، يمانى الأصل مولده نجد، توفى حوالى سنة ٨٠ قبل الهجرة.

### ١٨- ابن الأنباري: ١٥، ١١٧٠.

القاسم بن محمد بن بشار الأنباري أبو محمد اديب، نحوي لغوي محدث، اخباري لقي سلمة وامثاله من اصحاب الفراء وجماعة من اللغويين، من تصانيفه خلق الإنسان وله شعر توفى سنة ٩١٦م – ٣٠٤هـ.

# ١٩- أبو حسن الأنباري. .

#### ۲۰- ابن بابك: ۳۳ ، ۲۰ ، ۸۵ ، ۱۲۰.

عبد الصمد بن منصور بن حسن بن بابك أبو القاسم شاعر مجيد مكثر من أهل بغداد له ديوان شعر…! توفي ببغداد سنة ٤١٠هـ.

### ٢١- الباقلاني: ٣٠٦.

محمد بن الطيب أبو بكر القاضي توفي سنة ١٣ ٤هـ من أهل البصرة، شيخ الأشاعرة في عصره، له كتب كثيرة منها إعجاز القرآن.

#### 

الوليد بن عُبيد بن يحيى الطائي أبو عبادة البحتري شاعر كبير يقال لشعره سلاسل الذهب ولد بمنبج... وتوفى سنة ٢٨٤هـ.

#### ٢٢- بدرالدين بن مالك: ٢٧٦.

محمد بن محمد بن عبد الله بن عبد الله بن مالك، بدر الدين بن الإمام جمال الطائي الدمشقي، كان اماماً فهماً ذكياً، حاد الخاطر، اماماً في النحو والمعاني والبيان والبديع والعروض والمنطق، جيد المشاركة في الفقه والأصول. مات سنة ١٨٠هـ، ومن تصانيفه شرح الفية والده ابن مالك، شرح لاميته، المصباح في اختصار المفتاح في المعاني.

#### ٢٤- بدربن يوسف الذهبي: ٢١٧ ، ٢٨٥.

يوسف بن لؤلؤ بن عبد الله الدمشيقي الذهبي (بدر الدين) من شعراء الدولة الناصرية بدمشق، وتوفي بها من آثاره ديوان شعر، ولد سنة (١٠٧هـ – ١٢١٠م) وتوفي (١٨٠هـ – ١٢٨١م).

### 20- أبو الفتح البُستي: ٢٩٩ ، ٣٠٢.

علي بن محمد بن الحسين بن يوسف بن محمد بن عبد العزيز البُستي، شاعر عصره وكاتبه، ولد ببست قرب سجستان، وكان من كتاب الدولة السامانية في خراسان، توفي . . ٤ هـ.

#### ۲۲- بشارین بُرد، ۲۲ ، ۵۲ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۷۵ ،

بشار بن برد العقيلي أبو معاذ أشعر المولدين على الاطلاق... كان ضريراً نشأ في البصرة.. وتوفى سنة ١٦٧هـ.

#### ۲۷- بُشاقة بن عمرو، ۱٦٩.

بشاقة بن عمرو بن هلال المري من شعراء المفضليات خال زهير بن أبي سلمى جاهلي كان مقعداً من الولادة.

# ۲۸- أحمد بن أبي بغل: ۱۲۰.

محمد بن يحيى بن أبي البغل أبو الحسين، كاتب، من وزراء المقتود العباسي، توفي مسجوناً في حدود سنة ٢٩٩هـ، له ديوان الرسائل.

#### ۲۹- اليوصيري: ۲۷، ۲۸، ۱۱۷.

محمد بن سعيد بن حماد بن عبد الله الصنهاجي البوصيري المصري، شرف الدين أبو

عبد الله شاعر حسن الديباجة، نسبته إلى بوصير من مصر وأصله من المغرب... توفي بالاسكندرية ٢٩٦هـ.

#### ٣٠- التنوخي: ٣٢ ، ٣٤ ، ٣٦ ، ٣٩ ، ٥٣ .

علي بن محمد بن أبي الفهم داود بن إبراهيم بن تميم أبو القاسم التنوخي، أديب شاعر عالم بأصول المعتزلة ولد بانطاكية... وتوفى سنة ٣٤٢هـ.

#### ٣١- السعد التمتازاني: ٤٧ ، ١٥٢.

هو مسعود بن عمر صاحب الشروح الشهيرة انتهت إليه علوم البلاغة له كثير من الحواشي، من أهم مصنفاته تلخيص المفتاح توفي سنة ٢٩٢هـ.

حبيب بن أوس بن الحارث الطائي أبو تمام الشاعر الأديب أحد أمراء البيان ولد في جاسم بسوريا ورحل إلى مصر ... وتوفي سنة ٢٣١هـ.

### ٣٣- تميم بن مقبل: ٢٣.

تميم بن أبيّ بن مقبل، من بني العجلان، من عامر بن صعصعة أبو كعب، شاعر جاهلي، أدرك الإسلام وأسلم فكان يبكي أهل الجاهلية عُدّ في المخضرمين وكان يهاجي النجاشي الشاعر، توفى بعد سنة ٣٧هـ.

#### ٣٤- ثعلب: ٤٥ ، ٢٠٩.

أحمد بن يحيى بن زيد بن سيار الشيباني بالولاء أبو العباس المعروف بثعلب إمام الكوفيين في النحو واللغة كان راوية للشعر محدثاً مشهوراً بالحفظ وصدق اللهجة ثقة حجة ولد ومات في بغداد، توفي ٢٩١هـ.

#### 70- الجاحظ-١١ ،١٨ ، ٤٧ ، ٩٩ ، ٢٠٧.

عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء الليثي أبو عثمان الشهير بالجاحظ كبير أئمة الأدب ورئيس الفرقة الجاحظية من المعتزلة، مولده ووفاته بالبصرة، فلج في آخر عمره وكان مشوه الخلقة ومات والكتاب على صدره قتلته مجلدات من الكتب وقعت عليه توفي ٥٥٥هـ.

# ٣٦- القاضي أبي الحسن الجرجاني:

علي بن محمد بن علي المعروف بالشريف الجرجاني، فيلسوف من كبار العلماء بالعربية ولد في تاكو (قرب استراباد) ودرس في شيراز ولما دخلها تيمور فر الجرجاني إلى سمرقند ثم عاد إلى شيراز بعد موت تيمور فأقام إلى أن توفى سنة ١٨٨٦هـ.

عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني، أبو بكر، واضع أصول البلاغة، كان من أئمة اللغة، من أهل جرجان له شعر رقيق من كتبه (أسرار البلاغة) و (دلائل الإعجاز)، توفى سنة ٤٧١هـ.

#### ۳۸- ابن جریج: ۱۰.

عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج أبو الوليد وأبو خالد: فقيه الحرم المكي كان إمام أهل الحجاز في عصره وهو أول من صنف التصانيف في العلم بمكة، رومي الأصل من موالي قريش مكي المولد والوفاة، قال الذهبي: كان ثبتاً لكنه يدلس. توفي سنة ١٥٠هـ.

#### ٣٩- جرير: ٤٥ ، ١٣٠ ، ١٥٩ ، ٢٨٣.

جرير بن عطية بن حذيفة الخَطَفي بن بدر الكلبي اليربوعي من تميم. كان أشـعر أهل عصره، ولد ومات في اليمامة. وكان هجّاءً مرّاً فلم يثبت أمامه غير الفرزدق والأخطل وكان عفيفاً وهو من أغزل الناس شعراً وكان يكنى بأبي حرززة. توفي سنة ١٨٠هـ.

### ٤٠- جعفربن يحيى البرمكي: ١١.

جعفر بن يحيى بن خالد البرمكي، أبو الفضل وزير الرشيد العباسي وأحد مشهوري البرامكة ومقدميهم، ولد ونشأ في بغداد استوزره الرشيد ملقياً إليه أزمة الملك وكان يدعوه أخي فانقادت له الدولة ثم نقم الرشيد على البرامكة فقتله في مقدمتهم فصيح المنطق بليغ القول. توفى سنة ١٨٧هـ.

#### ٤١- جؤبة بن النضر: ٧٥.

# ٤٢- الجوهري: ٢٤٧.

إبراهيم بن سعيد الجوهري أبو إسحاق، من أعلام رجال الحديث من أهل بغداد أصله من طبرستان روى عنه أصحاب الكتب الستة عدا البخاري قال الإمام أحمد بن حنبل: هو كبير الكتاب اكتبوا عنه، له (المسند) في الحديث، مات مرابطاً بعين زربي (في نواحي الكوفة) توفى سنة ٧٤٧هـ.

#### ٤٣- الحارث بن حِلزة: ١٢٦.

الحارث بن حلزة بن يزيد اليشكري الوائلي ولد نحو سنة ٥٠ ق. هـ: شاعر جاهلي، من أهل بادية العراق، وهو أحد أصحاب المعلقات، كان أبرص فخوراً، ارتجل معلقته بين يدي عمرو بن هند الملك بالحيرة، جمع بها كثيراً من أخبار العرب ووقائعهم مات نحو سنة ٥٧٠م.

## ٤٤- الحارث بن سعيد التغلبي: ٢٢ ، ٣١.

الأمير أبو فراس، الحارث بن سعيد بن حمدان التغلبي، الشاعر المفلق، كان رأساً في الفروسية، والجود، وبراعة الأدب، وكان الصاحب بن عباد يقول: بدئ الشعر بملك وهو امرؤ القيس، وخُتم بملك وهو أبو فراس، أسرته الروم جريحاً، فبقي بقسطنطينية أعواماً، ثم فداهُ سيف الدولة منهم بأموال، وأعطاه أموالاً جزيلة وخيلاً ومماليك. قُتل بناحية تدمر سنة ٧٥٣هـ، وكل عمره ٣٧ سنة.

#### ٤٥- حافظ إبراهيم: ٣٢٨.

محمد حافظ بن إبراهيم فهمي المهندس الشهير بحافظ إبراهيم شاعر مصر القومي ومدون أحداثها نيفاً وربع قرن، ولد في ذهبية بالنيل كانت راسية أمام دير وط/ مات أبوه بعد عامين من ولادته ثم ماتت أمه بعد قليل فنشأ يتيماً. نظم واشتغل في المحاماة ثم في الجيش ثم محرراً في (الأهرام) لقب شاعر النيل كان قوي الحافظة حاضر النكتة جهوري الصوت بديع الالقاء، توفي سنة ١٩٣١هـ – ١٩٣٢م.

# ٤٦- ابن حجاج (عبد الله بن أحمد البغدادي) ٢٩٤.

حسين بن أحمد بن محمد بن جعفر بن محمد بن الحجاج النيلي البغدادي أبو عبد الله شاعر فحل من كتاب البويهي غلب عليه الهزل، قال الذهبي شاعر العصر وسفيه الأدب وأمير الفحش كان أمة وحده في نظم القبائح وخفة الروح، وقال صاحب النجوم الزاهرة يضرب به المثل في السخف والمداعبة والأهاجي. نسبته إلى قرية النيل بين بغداد والكوفة توفى سنة ١٣٩٨هـ.

## ٤٧- الحجاج بن يوسف الثقفي، ١٦٩ ، ١٨٣ ، ٢٩٣.

الحجاج بن يوسف الثقفي، قائد، داهية، سفاك، خطيب، ولد ونشأ في الطائف وانتقل إلى الشام قاتل عبد الله بن الزبير بأمر عبد الملك بن مروان، ثم ولي مكة والطائف والعراق، وثبتت له الإمارة عشرون سنة مات سنة ه٩هـ.

#### ٤٨- الحريري: ١١٩.

عبد الله بن قاسم بن عبد الله اللخمي أبو محمد: فاضل عارف بالتاريخ والأنساب أندلسي من أهل اشبيلية يعرف بالحرار وحولها إلى الحريري فعرف بكليهما له (الدرر والفوائد) معجم شيوخه توفي في حصار الروم اشبيلية سنة ٦٤٦هـ.

## ٤٩- حسان بن ثابت: ٨٨ ، ٣٠٤.

حسان بن ثابت بن المنذر الخزرجي الأنصاري أبو الوليد الصحابي شاعر النبي صلي الله علي الله علي الله علي الله علي وسلم وأحد المخضرمين الذين أدركوا الجاهلية والإسلام، عاش سنتين سنة في الجاهلية ومثلها في الإسلام لم يشهد مع النبي صلى الله عليه وسلم مشهداً لعلة أصابته وكان يضرب بلسانه روثة أنفه، من طوله كان شديد الهجاء فحل الشعر، توفى سنة ٤٥هـ.

# ٥٠- أبو الحسين الجزار: ٢٨٥.

عبد الله بن محمد الجزار أبو الحسين: عالم بالعربية من تلاميذ المبرد وثعلب له مصنفات في (علوم القرآن) وكتاب (المختصر) في علم العربية. توفي سنة ٣٢٥هـ.

# ٥١- الحُطيئة جرول بن أوس: ٨٤ ، ١٢٩ ، ١٤٤.

جرول بن أوس بن مالك العبسي أبو ملكية: شاعر مخضرم أدرك الجاهلية والإسلام كان هجّاءً عنيفاً لم يكد يسلم من لسانه أحد وهجا أمه وأباه ونفسه وأكثر من هجاء الزبرقان بن بدر. توفي سنة ٤٥هـ.

## ٥٢- كندج بن كندج المري: ٣٧.

#### ٥٣- خالد الكاتب: ٣٨.

خالد بن يزيد البغدادي أبو الهيثم المعروف بالكاتب شاعر غزل من الكتّاب أصله من خراسان ومولده بها عاش وتوفي في بغداد كان يهاجي أبا تمام عاش عمراً طويلاً حتى دق عظمه ورق جلده، شبعره رقيق أكثره غزل، توفي سنة ٢٦٢هـ.

## ٥٤- أبو بكرالخالدي: ٢٩، ٢٩.

أبو بكر محمد بن هاشم بن وعلة بن عثمان بن بلال الخالدي (نسبة إلى الخالدية من قرى الموصل). عرف بالخالدي الكبير تفريقاً له عن أخيه سعيد الذي عرف بالخالدي الصغير، وعرفا باسم الخالدين، وقد اشتهرا في الموصل عمل أبو بكر خازن كتب لسيف الدولة الحمداني، له آثار أدبية وتاريخية وديوان شعر رقيق، وكان أديباً حسن الإنشاء رقيق الشعر واسع الإطلاع. حصلت مهاجاة بين الخالديين وبين السري الرفاء الذي اتهمهما بسرقة شعر له ولكشاجم، لهما كتاب «الأشباه والنظائر» ويعرف بحماسة الخالديين، ولهما «أخبار أبى تمام ومحاسن شعره» توفى سنة (٣٨٠هـ – ٩٩٠م).

# ٥٥- أبو خراش الهذلي: ٢١٣.

خويلد بن مرة من بني هذيل من مضر شاعر مخضرم وفارس فاتك مشهور ادرك الجاهلية والإسلام واشتهر بالعدو فكان يسبق الخيل أسلم وهو شيخ كبير عاش إلى زمن عمر بن الخطاب رضى الله عنه (نهشته أفعى فقتلته). توفى سنة ١٥هـ.

#### ٥٦- الخنساء: ٢٤ ، ١٢٨ ، ١٤٧ ، ١٧٣ ، ١٧٠ ، ٢٠٠٠.

تماضر بنت عمرو بن الحارث بن الشريد الرياحية السلمية من بني سليم من قيس عيلان من مضر أشهر شواعر العرب وأشعرهن على الاطلاق عاشت أكثر عمرها في الجاهلية وأدركت الإسلام فأسلمت – أكثر شعرها وأجوده رثاؤها لأخويها صخر ومعاوية اللذين قتلا في الجاهلية توفيت سنة ٢٤هـ.

# ٥٧- أبو بكرالخوارزمي: ١٢٠.

محمد بن العباس الخوارزمي أبو بكر من أئمة الكتاب وأحد الشعراء العلماء كان ثقة في اللغة ومعرفة الأنساب له ديوان شعر، ولد في خوارزم وتوفى في نيسابور سنة ٣٨٣هـ.

#### ٥٨- ابن دانيال، ٢٨٥.

محمد بن دانيال بن يوسف الخزاعي الموصلي: شمس الدين (طبيب رمدي كحال) من الشعراء أصله من الموصل ولد فيها ونشأ وتوفي في القاهرة سنة ٧١٠هـ. وكانت له دكان كحل في داخل باب الفتوح.

## ٥٩- دعبل الخزاعي: ٢٨٠.

دعبل بن علي بن رزين الخزاعي أبو علي، شاعر هجاء أصله من الكوفة أقام ببغداد له أخبار وشعره جيد وكان صديق البحتري كان بذيء اللسان مولعاً بالهجو والحط من أقدار الناس وهجاء الخلفاء: الرشيد والمأمون والمعتصم والواثق فمن دونهم وطال عمره فكان يقول: لي خمسون سنة أحمل خشبتي على كتفي أدور على من يصلبني عليها فما أجد من يفعل ذلك، توفى سنة ٢٤٦هـ.

## ٦٠- أبو دُلامة:٢١٠، ٢٨٣.

زند بن الجون الأسدي بالولاء، أبو دلامة شاعر مطبوع من أهل الظرف والدعابة أسود اللون جسيم وسيم كان أبوه عبداً لرجل من بني أسد وأعتقه وكان يتهم بالزندقة لتهتكه، توفى سنة ١٦١هـ.

# ٦١- ديك الجن «عبد السلام بن رغبان»: ٢٤٢.

عبد السلام بن رغبان بن عبد السلام بن حبيب الكلبي المعروف بديك الجن شاعر مجيد فيه مجون من شعراء العصر العباسي سمي بديك الجن لأن عينيه كانت خضراوين أصله من سلمية (قرب حماة) ولم ينتجع بشعره، توفى سنة ٣٢٥هـ.

# ٦٢- أبو ذؤيب:

خويلد بن خالد بن محرّث أبو نؤيب من بني هذيل بن مدركة من مضر شاعر فحل مُخضرم أدرك الجاهلية والإسلام وسكن المدينة واشترك في الغزو والفتوح حمل بشرى فتح افريقية إلى عثمان رضي الله عنه، ومات بمصر. قال البغدادي: هو أشعر هذيل من غير مدافعة أدرك النبي صلى الله عليه وسلم ليلة وفاته وهو مسجى وشهد دفنه توفي سنة ٢٧هـ.

## ٦٣- ذو الرمة: ٢٣ ، ٢٤ ، ٣١ ، ٤٤ ، ١١٧ ، ٢٥٢.

غيلان بن عقبة بن فهيس بن مسعود العدوي من مصر، أبو الحارث نو الرمة، شاعر من فحول الطبقة الثانية في عصره قال ابن العلاء: فتح الشعر بامريء القيس وختم بذي الرمة. كان شديد القصر دميماً يرب لونه إلى السواد. أكثر شعره تشبيب وبكاء اطلال توفى في أصبهان سنة ١٩٧٧هـ.

#### ٦٤- الرازي: ١٥٢.

محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين بن على التيمي الطبرستاني المعروف بالفخر الرازي

ولد في الري سنة ٣٤٥هـ، مفسر متكلم، فقيه، اصولي، حكيم، اديب، شاعر طبيب، مشارك في كثير من العلوم الشرعية، رحل إلى خوارزم، توفي بهراة، له تصانيف كثيرة منها مفاتيح الغيب.

#### 70- الرافعي: ٧٧ ، ٢٣٥ ، ٢٨٩ ، ٣٢٩.

مصطفى صادق عبد الرزاق بن سعيد بن أحمد بن عبد القادر الرافعي (١٢٩٨ - ١٣٥٨هـ)، (١٨٨١ - ١٩٣٧م) عالم بالأدب، شاعر، من كبار الكتاب أصله من طرابلس الشام مولده في يهنيم (منزل والدان) ووفاء في طنطا، شعره نقي الديباجة على جفاف في أكثره.

# ٦٦- ربيعة الرَّقى: ٢٠٨.

ربيعة بن ثابت بن لجأ بن العيذار الأسدي، أبو ثابت، أو أبو شبانة الرقي: شاعر غزل مقدم، كان ضريراً، يلقب بالغاوي، عاصر المهدي العباسي ومدحه بعدة قصائد، وكان الرشيد يأنس به، وله معه ملّح كثيرة، مولده ونشئته في الرقة (على الفرات، من بلاد الجزيرة) وإليها نسبته. توفى سنة ١٩٨هـ.

#### 77- أبو طالب الرقى: 37 ، 70 ، 36.

قال في اليتيمة: لم أجد ذكره إلا عند أبي بكر الضوارزمي، وهو أحد المقلين المحسنين الذين يطبقون المفصل في أغراضهم وينظمون الدر المفصل في معانيهم وألفاظهم.

## ۲۸- الزُمانی: ٤٥ ، ٤٧ ، ۲۱۸ ، ۲۲۳ ، ۲۲۲ ، ۳۰۳.

علي بن عيسى بن علي بن عبد الله أبو الحسن الرماني باحث معتزلي مفسر من كبار النحاة أصله من سامراء ولد وتوفي في بغداد سنة ٣٨٤.

# 79- أبو البقاء الرندي: 322.

يوسف بن موسى بن سليمان بن فتح بن محمد الجذامي الرندي: شاعر، من فضلاء القضاة ولي القضاء ببلدته وغيرها، وصنف (الخصائص النبوية)، و (أرج الأرجاء في مسرح الخوف والرجاء)، وله (ديوان شعر)، توفي نحو سنة ٧٦٧هـ.

# ٧٠- ابن الرومي: ٣٧ ، ٣٨ ، ٨٧ ، ٨٨ ، ١١٩ ، ١٢١ ، ١٢١ ، ١٩١ .

علي بن العباس بن جريج أو جورجيس الرومي، أبو الحسن شاعر كبير من طبقة بشار

والمتنبي رومي الأصل، جده من موالي بني العباس ولد ونشئ في بغداد وتوفي فيها مسموماً سنة ٢٨٣هـ.

## ٧١- الزيرقان بن بدر: ٨٤ ، ١٤٥.

الزبرقان بن بدر التميمي السعدي صحابي من رؤساء قومه قيل اسمه الحصين ولقب بالزبرقان (وهو من اسماء القمر) لحسن وجهه ولاه الرسول عليه الصلاة والسلام صدقات قومه فثبت إلى زمن عمر وكف بصره وتوفي زمن معاوية وكان فصيحاً شاعراً فيه جفاء الأعراب، توفى سنة ٤٥هـ تقريباً.

#### ٧٧- الزجاج: ٤٥.

إبراهيم بن السري بن سهل أبو اسحاق الزجاج، عالم بالنحو واللغة ولد ومات في بغداد، كان في فتوته يخرط الزجاج ومال إلى النحو فعلمه المبرد وأدب ابن وزير المعتضد العباسى فأصاب ثروة كبيرة توفى سنة ٣١١هـ.

#### ٧٣- الزمخشري: ١٢ ، ١٨ ، ١١٠ ، ١٨١ ، ٢٦٣ ، ٢٧٦ ، ٣١٦.

محمود بن عمر بن محمد بن أحمد الخوارزمي الزمخشري، جار الله أبو القاسم من أئمة الدين والعلم والتفسير واللغة والآداب ولد في زمخشر من قرى خوارزم وسافر إلى مكة وجاور بها زمناً فلقب بجار الله كان معتزلي المذهب مجاهراً شديد الإنكار على المتصوفة له تفسير الكشاف، توفي سنة ٣٨ه هـ.

# ٧٤- زهيربن أبي سلمي: ٢١٧ ، ٢٤٤ ، ٢٩٥.

زهير بن أبي سلمى ربيعة بن رباح المزني من مصر: حكيم الشعراء في الجاهلية وليس في أئمة الأدب من لا يفضله على شعراء العرب كافة كان أبوه شاعراً وخاله شاعراً وأخته سلمى شاعرة وابناه كعب وبجير شاعرين. وتوفى سنة ١٣ ق. هـ.

## ٧٥- ابن الزيات: ١٥٩.

أحمد بن الحسن ابن علي أبو جعفر الكلاعي البلشي ابن الزيات مقريء عارف بالأدب كان شيخ مدينة بلش بالأندلس من كتبه (لذة السمع في القراءاَت السبع) قصيدة على نمط الشاطبية توفى سنة ٧٢٨هـ.

# ٧٦- أحمد حسن الزيات: ٢٤٠.

أديب مصري، صاحب مجلة (الرسالة)، كان يدعو إلى تصفية اللغة العربية من الشوائب التي خالطتها طيلة عصور الانحطاط. تخرج من الأزهر الشريف، وعمل معلماً بالمدارس الأهلية بالقاهرة، من تأليفه: (وحي الرسالة)، (دفاع عن البلاغة)، (ذكرى عهود)، توفي في القاهرة سنة ١٩٦٨م.

# ٧٧- زياد الأعجم،٢٥٧.

زياد بن سليمان أو سليم الأعجم أبو أمامة العبدي مولى بني عبد القيس من شعراء الدولة الأموية جزل الشعر فصيح الألفاظ كان في لسانه عجمة فلقب بالأعجم وكان هجّاءً وكان الفرزدق يتحاشى أن يهجو بني عبد القيس خوفاً منه، توفي نحو سنة ١٠٠هـ.

#### ۷۸- ابن زید، ۱۰.

أحمد بن محمد بن أحمد بن زيد شهاب الدين أبو العباس: فاضلٌ دمشقيٌ من علماء الحنابلة له كتب منها (اختصار سيرة ابن هشام)، توفى سنة ٨٧٠ هـ.

#### ٧٩- سراج الدين الوراق: ٢٨٦.

شاعر مصري رقيق، برع في التورية وغيرها من أنواع البديع، له شعر كثير جيد، ولد سنة ٦٩٥هـ. ومات سنة ٦٩٥هـ.

## ٨٠- سري الرَّفاءِ: ٢٩ ، ٣٨ ، ٢١٤.

السري بن أحمد بن السري الكندي أبو الحسن/ شاعر أديب من أهل الموصل كان في صباه يرفو ويطرز/ جاد شعره ومهر في الأدب مدح سيف الدولة. ضاقت دنياه في آخر عمره وركبه الدين ومات على هذا الحال سنة ٣٦٦هـ.

#### ۸۱- سعد بن ناشب: ۱۸۳۔

سعد بن ناشب بن معاذ بن جعدة المازني التميمي. شاعر من الفُتَّاك المردة من أهل البصرة اشتهر في العصر المرواني، توفي نحو سنة ١١٠هـ.

## ۸۲- سعید بن حُمید، ۲۱۲.

سعيد بن حميد بن سعيد أبو عثمان: كاتب مترسل من الشعراء أصله من النهر وأن الأوسط من أبناء الدهاقين تقلد للمستعين العباسي ديوان رسائله شعره رقيق، توفي نحو سنة ٢٥٠هـ.

#### ٨٣- سعيد بن الشاه: ٣٩.

#### ۸۵- السکاکی: ۳۳ ، ۶۲ ، ۵۵ ، ۱۵۲ ، ۲۷۲ ، ۲۲۲ ، ۲۹۲ ، ۳۳۹ ، ۳٤۰.

يوسف بن أبي بكر بن محمد بن علي السكاكي الخوارزمي الحنفي أبو يعقوب سراج الدين عالم بالعربية والأدب مولده ووفاته بخوارزم ٦٢٦هـ من كتبه (مفتاح العلوم).

#### ٨٥- السلامي: ٣٩.

محمد بن عبد الله بن محمد المخزومي القرشي أبو الحسن السلامي/ من أشعر أهل العراق في عصره اتصل بالصاحب بن عباد فرفعه ثم عضد الدولة ولما مات عضد الدولة رق حاله ومات رقيق الحال سنة ٣٩٣هـ.

## ٨٦- أبو سلمي: ٣٣٠.

## ٨٧- السموأل: ١٦٠ ، ٢٨١.

السموأل بن غريض بن عادياء الأزدي/ شاعر جاهلي حكيم من سكان خيبر وهو الذي تنسب إليه قصة الوفاء مع امريء القيس توفي سنة ٦٥ ق. هـ.

#### ۸۸- سوارين المضرب: ۲۰۳.

محمد بن سوار أديب صوفي شاعر، ولد ونشئ بدمشق، وطاف البلاد، ومدح الرؤساء والقضاة وغيرهم وتوفي بدمشق من آثاره ديوان شعر.

# ٨٩- سويد بن أبي كاهل اليشكري: ١٢٧.

سويد بن أبي كاهل (غطيف أو شبيب) ابن حارثة بن حسل الذ الكناني اليشكري أبو أسعد، شاعر من مخضرمي الجاهلية والإسلام عد سلام في طبقة عنترة، توفي بعد سنة مدهد.

#### ۹۰- السيوطي: ۳۱۱، ۳۱۲-

عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري السيوطي، جلال الدين: إمام حافظ، مؤرخ أديب، له نحو ٢٠٠ مصنف، منها الكتاب الكبير، والرسالة الصغيرة، نشأ في القاهرة يتيماً، ولما بلغ أربعين سنة اعتزل الناس، وخلا بنفسه في روضة المقياس

على النيل، منزوياً عن أصحابه جميعاً، كأنه لا يعرف أحداً منهم، فألف أكثر كتبه، من كتبه: (الإتقان في علوم القرآن)، (إتمام الدراية لقراء النقاية)، (الإكليل في استنباط التنزيل)، توفى سنة ٩١١هـ.

# ٩١- الشافعي: ٢٠٠ ، ٣٠٠.

محمد بن إدريس ابن العباس بن عثمان بن شافع الهاشمي القرشي المغلبي أبو عبد الله أحد الأئمة الأربعة عند أهل السنة ولد في غزة وتوفي في القاهرة سنة ٢٠٤هـ وكان أشعر الناس وآدبهم وأعرفهم بالفقه والقراءات.

# ٩٢- الشريف الرَّضي: ٥٧ ، ٢٣٥ ، ٢٦٥.

محمد بن الحسين بن موسى أبو الحسن الرضي العلوي الحسيني الموسوي أشعر الطالبين على كثرة المجيدين فيهم مولده ووفاته ببغداد سنة ٢٠٤هـ.

## ٩٣- الشعبي: ١٢٢

عامر بن شراحبيل بن عبد ذي كبار الشعبي الحميدي أبو عمرو راوية من التابعين يضرب المثل بحفظة ولد ونشأ ومات فجأة بالكوفة سنة ١٠٣هـ.

# ٩٤- شكيب أرسلان: ٣٣٠.

شكيب بن حمود بن حسن بن يونس أرسلان من سلالة التنوخي ملوك الحيرة عالم بالأدب والسياسة مؤرخ من أكابر الكتّاب ينعت بأمير البيان من اعضاء المجمع العلمي العربي، توفي سنة ١٣٦٦هـ – ١٩٤٦م.

#### 90- الشماخ: ٤٤ ، ١٣٠.

الشماخ بن ضرار بن حرملة بن سنان المازني الذبياني الغطفاني شاعر مخضرم ادرك الجاهلية والإسلام كان شديد متون الشعر من طبقة لبيد والنابغة توفى سنة ٢٢هـ،

## ٩٦- ابن شنبوذ: ٣١٧.

محمد بن أحمد بن أيوب بن الصلت، أبو الحسن ابن شنبوذ: من كبار القراء، من أهل بغداد، انفرد بشواذ كان يقرأ بها في المحراب، وصنف في ذلك كتباً، منها: (اختلاف القراء)، و (شواذ القراءات)، توفى ببغداد سنة ٣٢٨هـ.

# ٩٧- الشنفري الأزدى: ٢٥٨.

عمرو بن مالك الأزدي من قحطان شاعر جاهلي يماني من فحول الطبقة الثانية كان من فتاك العرب وعدًائيهم وهو أحد الخلفاء الذين تبرأت منهم عشائرهم توفي نحو ٧٠ ق. هـ.

# ۹۸- الشميذر الحارثي: ۲٦٢.

# ٩٩- الصَّابي: ٣٠٩.

إبراهيم بن هلال بن إبراهيم بن زهرون الحراني أبو اسحاق الصابيء، نابغة كتّاب جيله، مال إلى الأدب، تقلد دواوين الرسائل والمظالم توفى سنة ٣٨٤هـ.

## ١٠٠- الصاحب بن عُباد: ٨٥.

محمد بن عباد بن محمد بن اسماعيل اللخمي أبو القاسم المعتمد على الله: صاحب اشبيلية وقرطبة وما حولهما وأحد أفراد الدهر شجاعة وحزماً وضبطاً للأمور، ولد في باجة (بالأندلس) قصده العلماء والشعراء والأمراء وما اجتمع في باب أحد من ملوك عصره ما كان يجتمع في بابه من أعيان الأدب، كان فصيحاً شاعراً وكاتباً مترسلاً بديع التوقيع، قال ابن خلكان: «وظهر من مصابرة المعتمد وشدة بأسه وتراميه على الموت بنفسه ما لم يسمع بمثله» توفى سنة ٤٨٨هـ.

## ١٠١- صالح بن عبد القدوس: ٢٠ ، ٦٢ ، ٢٠٠.

صالح بن عبد القدوس بن عبد الله بن عبد القدوس الأزدي الجذامي، مولاهم أبو الفضل شاعر حكيم كان متكلماً يعظ الناس في البصرة، اتهم بالزندقة فقتله المهدي العباسي وكان قد عمى آخر عمره، توفى سنة ١٦٠هـ.

# ١٠٢- صفى الدين الحلي: ٢٩١.

عبد العزيز بن سرايا بن علي بن أبي القاسم السنبسي الطّائي شاعر عصره ولد ونشأ في الحلة بين الكوفة وبغداد مدح ملوك افريقية فأجزلوا له العطاء، توفي في بغداد سنة ٥٧٥هـ.

# ١٠٣- محمد بن أحمد الصنوبري (أبو بكر): ٢٤، ٨٤.

أحمد بن محمد بن الحسن بن مرار الضبي الحلبي الأنطاكي المعروف بالصنوبري «أبو بكر» شاعر سكن حلب ودمشق، وتوفى سنة ٣٣٤هـ وله ديوان شعر.

#### ١٠٤- الضحاك: ١٠.

الضحاك بن سفيان بن عوف بن كعب الكلابي أبو سعيد/ شجاع صحابي كان نازلاً بنجد وولاه الرسول صلى الله عليه وسلم على من أسلم هناك من قومه ثم اتخذه سيافاً فكان يقوم على رأس النبي صلى الله عليه وسلم متوشحاً سيفه وكانوا يعدونه بمائه فارس وله شعر استشهد في قتال أهل الردة من بني سليم سنة ١١هـ.

# ١٠٥- أبو طالب المأموني: ٢٨٩.

عبد السلام بن حسن المأموني «أبو طالب» فاضل، له كنز الرؤيا في التعبير، توفي سنة ٢٨٣هـ.

## ١٠٦- ابن طباطبا: ٣٦.

يحيى بن محمد بن القاسم بن محمد بن طباطبا العلوي الحسني أبو المعمر نسابة متكلم من فضلاء الشيعة من أهل بغداد وكان شاعراً وقال ابن تغري بردي أنه مات عقيماً سنة ٤٧٨هـ.

#### ١٠٧- طرفة بن العبد، ١٢٦، ٢٥٢.

طرفة بن العبد بن سفيان بن سعد البكري الوائلي أبو عمرو: شاعر جاهلي من الطبقة الأولى ولد في بادية البحرين وتنقل في بقاع نجد واتصل بالملك عمرو بن هند فجعله في ندمائه ثم أرسله بكتاب إلى المكعبر عامله على البحرين وعمان يأمره بقتله لأنه بلغه أن طرفة هجاه في قصيدة له فقتله المكعبر ابن عشرين عاماً سنة ٦٠ ق.هـ. وكان هجاءً غير فاحش القول تفيض الحكمة على لسانه في أكثر شعره.

### ١٠٨- الطرماح: ١٢٦.

الطرماح بن حكيم بن نفر بن قيس بن جحدر شاعر، خطيب، وكان يعد في المعلمين وهو من فحول الشعراء الإسلاميين وفصائحهم، منشؤه في الشام انتقل إلى الكوفة بعد ذلك، وكان صديقاً للكميت على ما كان بينهما من تباعد فى النسب والبلاء.

# ١٠٩- الطغرائي: ٢٢ ، ٣١.

الحسين بن علي بن محمد بن عبد الصمد أبو اسماعيل، مؤيد الدين الأصبهاني الطغرائي، شاعر من الوزراء الكتّاب وكان ينعت بالأستاذ ولد بأصبهان واتصل بالسلطان

مسعود بن محمد السجلوقي ثم اقتتل السلطان مسعود مع أخيه فظفر أخيه فقتل جميع رجال مسعود وخاف من قتل الطغرائي لشهرته وعلمه وفضله فأوعز إلى من أشاع اتهامه بالإلحاد والزندقة بين الناس واتخذها حجة فقتله سنة ١٣٥هـ.

#### ١١٠- طفيل الغنوي: ٢٠٩ ، ٢٨٠.

طفيل بن عوف بن كعب من بني غني من قيس عيلان: شاعر جاهلي فحل من الشجعان وهو أوصف العرب للخيل وسمي المحبّر لتحسينه شعره عاصر النابغة الجعدي وزهير بن أبى سلمى ومات بعد مقتل هرم بن سنان نحو سنة ١٣ ق.هـ.

#### ١١١- ابن الظاهر: ٢٨٥.

علي بن ظاهر الوتري، الحسني المدني، محدث، شارك في أنواع فن العلوم، ولد بالمدينة، وتوفي بها سنة ١٣٢٢هـ من اثاره التحفة المدنية في المسلسلات الوترية.

# ١١٢- العباس بن الأحنف: ٢٥٩.

العباس بن الأحنف بن الأسود الحنفي اليمامي أبو الفضل شاعر غزل رقيق قال فيه البحتري: أغزل الناس. أصله من اليمامة في نجد وكان أهله في البصرة وبها مات أبوه، نشأ في بغداد كل شعره غزل وتشبيب، توفى سنة ١٩٢هـ.

# ١١٣- عبد الله بن رواحة: ٣٠٤.

صحابي جليل وشاعر من الشعراء الراجزين، شهد غزوات كثيرة واستخلفه النبي صلى الله عليه وسلم على المدينة في إحدى غزواته، ومات سنة ٨ هـ.

## ١١٤- أبو عبيدة: ١٨ ، ٢٣٥ ، ٢٦٦.

معمر بن المثنى اليتمي، ولد في سنة (١١٠هـ) ولم تذكر المصادر أين ولد لكن العلماء يضعونه في عداد علماء البصرة، تعلم النحو والشعر والغريب على يد أبي عمرو بن العلاء وتكاد تتفق كلمة العلماء على أنه من الخوارج وقد وضعت في عهده أسس العلوم الإسلامية وكان يشارك فيها مشاركة جيدة، توفى بين سنتى ٢٠٩ و ٢١٣ هـ.

## ١١٥- أبو العتاهية: ٢٤.

اسماعيل بن قاسم بن سويد بن كيسان العنزي بالولاء، العيني المعروف بأبي العتاهية، شاعر ولد بعين تمر، ونشأ بالكوفة، ثم سكن بغداد وتوفي بها سنة ٢١١هـ.

#### ١١٦- عدى بن الرقاع: ١٢٨ ، ١٣٠.

عدي بن زيد بن مالك بن عدي بن الرقاع، من عاملة: شاعر كبير من أهل دمشق يكنى أبا داود كان معاصراً لجرير مهاجياً له مقدماً عند بني أمية مداحاً لهم لقب بشاعر أهل الشام ومات في دمشق سنة ٩٥هـ تقريباً.

# ١١٧- أبو هلال العسكري: ١٨ ، ٤٧ ، ٢٤٠ ، ٢٨٩.

الحسين بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري أبو هلال عالم بالأدب له شعر نسبته إلى «عسكر مكرم» من كور الأهواز من كتبه «التلخيص» توفي بعد سنة ٣٩٥هـ.

## ١١٨ - العشماوي: ٣٣٥.

#### ١١٩- علقمة بن عبدة الفحل: ١٢٧.

علقمة بن عَبُدة بن ناشرة بن قيس من بني تميم شاعر جاهلي من الطبقة الأولى كان معاصراً لامريء القيس وله معه مساجلات. توفي سنة ٢٠ ق.هـ تقريباً.

# ١٢٠- علي الجارم: ٢٧١.

علي بن صالح بن عبد الفتاح الجارم: أديب مصري، من رجال التعليم: له شعر ونظم كثير، ولد في رشيد، وتعلم بالقاهرة وانجلترا، وجُعل كبيراً لمفتشي اللغة العربية بمصر، له: (ديوان الجارم)، و (قصة العرب في إسبانيا)، و (شاعر ملك)، وغيرها، توفي سنة ١٣٦٨هـ.

### ۱۲۱ - على محمود طه:

علي محمود طه المهندس: شاعر مصري، كثير النظم، ولد بالمنصورة، وتخرج بمدرسة الهندسة التطبيقية، له دواوين، منها: (الملاّح التائه)، و (أرواح شاردة)، و (زهر وخمر)، وغيرها، توفى سنة ١٣٦٩هـ.

## ۱۲۲- عمر أبو ريشة: ۲۰۲.

عمر أبو ريشة: شاعر سوري، أحد الرواد الراسخين لتيار الكلاسيكية العربية الجديدة في الغزل والوطنيات والطبيعة، ولد في عكا، وفيها تلقى تعليمه الأولى، ثم درس في الجامعة

الأمريكية في بيروت، من أعماله الأدبية مسرحية شعرية بعنوان (ذوي قار)، وأخرى بعنوان (الطرفان)، توفى عام ١٩٩٠م.

## ۱۲۳- عمرين كلثوم:۱۲۷، ۱۷۰، ۱۷۳، ۱۷۵.

عمر بن كلثوم بن مالك بن عتّاب من بني تغلب أبو الأسود شاعر جاهلي من الطبقة الأولى ولد شمال جزيرة العرب في بلاد ربيعة وكان من أعز الناس نفساً وهو من الفتاك الشجعان ساد قومه وهو فتى وعمر طويلاً وهو الذي قتل الملك عمرو بن هند وتوفى سنة ٤٠ ق.هـ.

## ۱۲٤ - عمروبن مسعدة:

عمرو بن مسعدة بن سعد بن صول، العلاّمة البليغ، أبو الفضل، ابن عمّ إبراهيم بن العباس الصولي الشاعر، وكان موقّعاً بين يدي جعفر البرمكي، وكان فصيحاً، قوي المواد في الإنشاء، عمل في وزارة المأمون، وله نظم جيد، يقال: توفي سنة ٧١٧هـ، وقيل سنة ٢١٥هـ.

## ۱۲۵- عمروبن *معدي* کرب: ۱۲۷ ، ۲۵۵.

عمرو بن معدي كرب بن ربيعة بن عبد الله الزبيدي: فرس اليمن وصاحب الغارات المذكورة وفد على المدينة سنة ٩هـ فأسلم مع نفر من قومه ارتد بعد وفاة النبي عليه الصلاة والسلام ثم عاد إلى الإسلام وشهد اليرموك والقادسية كان عصي النفس أبيّها فيه قسوة الجاهلية وكان يكنى أبا ثور له شعر جيد توفى سنة ٢١هـ.

# ١٢٦- ابن العميد: ٣٠٩.

محمد بن الحسين العميد بن محمد أبو الفضل وزير من أئمة الكتاب كان متوسعاً في علوم الفلسفة والنجوم ولقب بالجاحظ الثاني في أدبه وترسله. قال الشعالبي بدئت الكتابة بعبد الحميد وختمت بابن العميد، كان حسن السياسة خبيراً بتدبير الملك كريماً ممدوحاً، مدحه المتنبي، وكان حسن الخلق لين العشرة تام الشجاعة عارفاً بأمور الحرب والمحاضرات محباً للعلم والعلماء عاش نيفاً وستين سنة توفي سنة ٣٦٠هـ.

## ١٢٧- عنترة: ٨٠،١١٧ ، ١٥٩.

عنترة بن شداد بن معاوية بن قراد العبسي أشهر فرسان العرب في الجاهلية ومن شعراء الطبقة الأولى من أهل نجد وأمه حبشية اسمها زبيبة سرى إليه السواد منها وكان من أحسن العرب شيمة وأعزهم نفساً يوصف بالحلم على شدة بطشه وفي شعره رقة وعذوبة اغرم بأبنة عمه عبلة وقصائدة لا تخلو من ذكرها اجتمع في شبابة بامريء القيس وشهد حرب دامس والغبراء وعاش طويلاً، قتله جبار بن عمرو الطائى سنة ٢٢ ق.هـ.

# ۱۲۸- الغزّي: ۱۲۱.

محمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله العامري أبو الفضل رضي الدين الغزي باحث من علماء الشافعية أصله من غزة ومولده ووفاته بدمشق له الفيات في التصوف واللغة والخطّ والطب والأصول، توفى سنة ٩٣٥هـ.

# ١٢٩- أبو الغنائم الحمصي: ٢٥.

محمد بن مزيد الأسدي: أمير من نوي البسالة كان مصاهراً لبني دبيس وقصيماً في جزيرتهم بنواحي خوزستان، قتل في إحدى وقائعه مع بني ذبيس سنة ٤٠١هـ.

# ١٣٠ - ابن الفارض: ٣٠٣.

عمر بن علي بن مرشد بن علي الحموي الأصل المصري المولد والدار والوفاة أبو حفص وأبو القاسم شرف الدين بن الفارض اشعر المتصوفين يلقب بسلطان العاشقين كان أبوه يثبت الفروض للنساء على الرجال ولذلك سمي هو بابن الفارض. سلك طريق الصوفية فتزهد وتجرد وكان جميلاً نبيلاً حسن الهيئة والملبس حسن الصحبة والعشرة سلس القياد سخياً جواداً اختلف فيه من الكفر إلى القطبانية، توفى سنة ٢٣٢هـ.

# ١٣١- الضرّاء: ١٨.

يحيى بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلمي مولى بني أسد ( أبو بني منقر) أبو زكرياء المعروف بالفراء، إمام الكوفيين واعلمهم بالنحو واللغة وفنون الأدب وكان يقال: الفراء أمير المؤمنين في النحو ولد بالكوفة وعاش في بغداد وربى ابني المأمون وكان في آخر كل عام يعود إلى الكوفة يبر أهله وينفق عليهم مدة اربعين يوماً، وكان مع تقدمه في اللغة فقيهاً متكلماً عالماً بأيام العرب وأخبارها، توفى نحو سنة ١٦٠هـ.

# ١٣٢ - أبو فراس الحمداني: ٣١ ، ٣٩ ، ٦٧ ، ١٤٤ .

الحارث بن سعيد بن حمدان التغلبي الربعي أبو فراس الحمداني، أمير شاعر، فارس وهو ابن عم سيف الدولة وله وقائع كثيرة بين يدي سيف الدولة وكان سيف الدولة يحبه ويجله ويستصحبه في غزواته ويقدمه على سائر قومه وأسره الروم في إحدى المعارك ففداه سيف الدولة بأموال عظيمة، قتله سعد الدولة ابن سيف الدولة وكان أبو فراس خال سعد الدولة وكان بينهما تنافس، توفي سنة ٧٥٣هـ.

## ١٣٣ - عبد الحميد الفراهي: ٢٤٢.

#### ١٣٤- الفرزدق: ١٤٨، ١٤٨ ، ١٤٩ ، ١٥٠ ، ١٨٢.

همام بن غالب بن صعصعة التميمي الدارمي أبو فراس الشهير بالفرزدق شاعر من النبلاء من أهل البصرة عظيم الأثر في اللغة كان يقال: لولا شعر الفرزدق لذهب ثلث لغة العرب ولولا شعره لذهب نصف أخبار الناس من شعراء الطبقة الأولى يشبه بزهير بن أبي سلمى لكن زهيراً جاهلي والفرزدق مسلم وهو صاحب الأخبار مع جرير والأخطل ومهاجاته لهما أشهر من أن تذكر. كان شريفاً في قومه عزيز الجانب يحمي من يستجير بقبر أبيه وكان أبوه وجده من الأجواد والأشراف، توفى سنة ١١٠هـ.

#### ١٣٥ - القبعثري: ٢٩٣.

#### ١٣٦ - قتادة: ١٠.

قتادة بن دعامة بن عُزيز أبو الخطاب السدوسي البصري مفسر حافظ ضرير أكمه قال الإمام أحمد: قتادة احفظ أهل البصرة، وكان رأساً في العربية ومفردات اللغة وأيام العرب والنسب وقد يدلس في الحديث، توفي سنة ١١٨هـ.

## ١٣٧ - ابن قتيبة: ١٣٧

عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري أبو محمد: من أئمة الأدب ومن المصنفين المكثرين ولد ببغداد وسكن الكوفة ثم ولي قضاء الدينور مدة فنسب إليها وتوفي ببغداد سنة ٢٧٦هـ، من كتبه تأويل مختلف الحديث.

## ۱۳۸ - قدامة بن جعفر: ۲٤٣ ، ۲۷۵.

قدامة بن جعفر بن قدامة بن زياد البغدادي، أبو الفرج: كاتب، من البلغاء الفصحاء المتقدمين في علم المنطق والفلسفة، كان في أيام المكتفي بالله العباسي، وأسلم على يده، وتوفي ببغداد، يُضرب به المثل في البلاغة، له كتب منها: (الخراج)، و (البلدان) و (نزهة القلوب)، توفى سنة ٣٣٧هـ.

## ١٣٩ - قريط بن أنيف: ٢١٦.

قريط بن أنيف العنبري التميمي، شاعر جاهلي في حياته غموض ومجهول تاريخ الوفاة.

# ١٤٠- القزويني: ٦٤ ، ٦٥ ، ١٥٢ ، ٣١٠.

عمر بن عبد الرحمن بن عمر البهبهاني الكناني القزويني الفارسي سراج الدين فاضل مات شاباً من كتبه (الكشف على الكشاف) في التفسير حاشية على كشاف الزمخشري، توفى سنة ٥٧٤هـ.

## ١٤١- الأقرع بن معاذ القشيري: ٢٠ ، ٣٠.

الأقرع بن معاذ: عبد الرحيم بن عبد الكريم الشافعي فقيه، أصولي، مفسر، أديب، ناثر، ناظم، من آثاره تفسير القرآن، توفى سنة ١٤هه.

# ١٤٢- القطامي: ١٩٢.

عمير بن شييم بن عمرو بن عباد التغلبي الملقب بالقطامي، (أبو سعيد) شاعر كان من نصارى تغلب في العراق وأسلم من آثاره ديوان شعر، توفى نحو ١٣٠هـ – ٧٤٧م.

#### ١٤٣- قيس بن الاسلت:

تقدمت ترجمته.

#### ۱٤٤- كثير عزة، ٦٦ ، ٢٣٧.

كثير بن عبد الرحمن بن الأسود بن عامر الخزاعي أبو صخر شاعر متيم مشهور، من أهل المدينة أكثر أقامته بمصر وكان مفرط القصر دميماً في نفسه شمم وترفع أخباره مع عزة بنت جميل الضمرية كثيرة وكان عفيفاً في حبه، توفي سنة ١٠٥هـ.

# ١٤٥- كلثوم بن عمرو العتَّابي: ٢١٠.

كلثوم بن عمرو بن أيوب التغلبي أبو عمرو من بني عتّاب بن سعد: كاتب حسن الترسل وشاعر مجيد يسلك طريقة النابغة يتصل نسبه بعمرو بن كلثوم الشاعر مدح هارون الرشيد وغيره ورمي بالزندقة فهرب لليمن ثم عاد وأمنه الرشيد فعاد إلى بغداد وتوفي سنة ٢٢٠هـ.

#### ١٤٦- لبيد بن ربيعة العامري: ١٨٥.

لبيد بن ربيعة بن مالك أبو عقيل العامري: أحد الشعراء الفرسان الأشراف في الجاهلية من أهل عالية نجد أدرك الإسلام وأسلم ويعد من الصحابة ومن المؤلفة قلوبهم وترك الشعر وهو أحد أصحاب المعلقات وكان كريماً ينحر ويطعم كلما هبت الصبا، توفى سنة ٤١هـ.

# ١٤٧ - أبو واقد الليثي: ٣١٩.

صالح بن محمد بن زائدة المدني، أبو واقد الليثي الصغير. قال محمد بن سعد عن الواقدي: قد رأيته ولم أسمع منه شيئاً، وكان صاحب غزو، وله أحاديث، وهو ضعيف، مات بعد خروج محمد في سنة خمس وأربعين ومئة.

#### ١٤٨ - المبرد د ١٨ ، ٤٢ ، ١٤٤.

محمد بن يزيد بن عبد الأكبر الثمالي الأزدي أبو العباس المعروف بالمبرد إمام العربية ببغداد في زمنه وأحد أئمة الأدب والأخبار، مولده بالبصرة ووفاته ببغداد سنة ٢٨٦هـ.

أحمد بن الحسين بن الحسن بن عبد الصمد الجعفي الكوفي الكندي أبو الطيب المتنبي الشاعر الحكيم وأحد مفاخر الأدب العزي له الأمثال السائرة والحكم البالغة والمعاني المبتكرة وفي علماء الأدب من بعده أشعر الإسلاميين ولده في كندة بالكوفة ونشأ بالشام ثم تنقل بالبادية يطلب الأدب وعلم العربية وأيام الناس قال الشعر صبياً، مدح سيف الدولة الحمداني وحظي عنده ومدح كافور وطلب أن يوليه فلم يوله كافور فهجاه، ومدح ابن العميد وعضد الدولة البويهي وغيرهم، قتله فاتك الأسدي لأنه هجاه وذلك سنة ٢٥٤هـ.

## ١٥٠ - محمد الأسمر: ٢٩٥.

أديب شاعر، ناثر، من أهل مصر، ولد (١٣٨٨هـ - ١٩٠٠م) وتوفي (١٣٧٦هـ - ١٩٥٦) تلقى ثقافته في أحد مكاتب تحفيظ القرآن بدمياط.. التحق بمدرسة القضاء الشرعي بالقاهرة، من آثار: مجموعة شعر سماها (تغريدات الصباح) ديوان شعر.

#### ١٥١- محمد بن كعب: ١٠.

محمد بن كعب القرظي، الإمام العلاّمة الصادق أبو حمزة، سكن الكوفة، ثم المدينة، قال ابن سعد: كان ثقة عالماً كثير الحديث ورعاً، كان من أئمة التفسير واختُلف كثيراً في سنة وفاته. قيل مات سنة ثمانمائة وقيل: سنة سبع عشرة، وقيل سنة عشرين ومائة.

#### ١٥٢ - محمد بن لنكك: ٥٢ ، ٧٧.

محمد بن محمد بن جعفر البصري أبو الحسن الصاحب بن لنكك شاعر البصرة وصدر أدبائها أكثر شعره ملّح وطرف جلها في شكوى الزمان وأهله وفي هجاء شعراء عصره وصاحب البيت القائل:

ولو نطق الزمان إذن هجانا

نعصيب زماننا والعصيب فصينا

عاصر المتنبى وهجاه، توفى سنة ٣٦٠هـ.

# ١٥٣- محمد بن يزيد بن مسلمة بن عبد الملك: ٢٠٥.

#### ١٥٤- محمد بن وهيب: ٣٧ ، ١١٠ ، ١١٨.

محمد بن وهيب القرشي أو القريشي أبو عبد الله: من ناشري دعوة الحاكم بأمر الله الفاطمي له مقام كبير عند الدروز ويلقبونه (الرضي سفير القدرة)، توفي نحو سنة ٤٢٠هـ.

# ١٥٥- أبو سعيد المخزومي:

علي بن محمد بن أحمد بن سلمة المخزومي البلنسي، أديب لغوي، شاعر من آثاره ديوان شعر في جزأين، ولد (١٥٥هـ - ١١٢٥م) وتوفي (٦٦٦هـ - ١٢٢٥م).

### ١٥٦ - المرارين منقذ العدوى: ١٦٨.

زياد بن منقذ بن عمرو، الحنظلي، من بني العدوية، من تميم يلقب بالمرار، من شعراء الدولة الأموية، كان معاصراً للفرزدق وجرير، توفى سنة ١٠٠هـ.

## ١٥٧ - المراغي: ١٥.

محمد بن مصطفى بن محمد بن عبد المنعم المراغي، باحث مصري عارف بالتفسير من دعاة التجديد والإصلاح تولى مشيخة الجامع الأزهر وتتلمذ للشيخ محمد عبده، توفي في الأسكندرية ودفن في القاهرة سنة ١٣٦٤هـ - ١٩٤٥م.

## ١٥٨ - المرقش الأكبر: ٥٢.

عوف أو عمرو بن سعد بن مالك بن ضبيعة من بني بكر بن وائل شاعر جاهلي من المتيمين الشجعان عشق ابنة عم له وقال فيها شعراً كثيراً وكان يحسن الكتابة وشعره من الطبقة الأولى اع أكثره، تزوجت عشيقته فقصدها فمات في حيها وهو عم المرقش الأصغر وهذا عم طرفة بن العبد، توفى سنة ٧٥ ق.هـ تقريباً.

# ۱۵۹ - مروان بن أبي حفص: ۲۰.

مروان بن سليمان بن يحيى بن أبي حفصة يزيد: شاعر عالي الطبقة، كان جده أبو حفصة مولى لمروان بن الحكم اعتقه يوم الدار ونشئ مروان في العصر الأموي باليمامة حيث منازل أهله وأدرك زمناً من العهد العباسي ومدح الخلفاء وجمع من الجوائز والهبات ثروة واسعة وكان بنو العباس يعطوه بكل بيت يمدحهم فيه ألف درهم وتوفي في بغداد سنة ١٨٢هـ.

## ١٦٠- مسكين الدارمي: ١٦٩.

ربيعة بن عامر بن أنيف بن شريح الدارمي التميمي شاعر عراقي شجاع من اشراف تميم مسكيناً لأبيات قال فيها: «أنا مسكين لمن أنكرني». له أخبار مع معاوية وزياد بن أبيه، توفى سنة ٨٩هـ.

#### ١٦١- مسلم بن الوليد: ٢٧٥.

مسلم بن الوليد الأنصاري بالولاء أبو الوليد المعروف بصريع الغواني شاعر غزل رقيق هو أول من أكثر من البديع، مدح الرشيد والبرامكة وغيرهم وسمي صريع الغواني لقوله:

وما العيش إلا أن تروح مع الصبي وتغدو صريع الكأس والأعين النجل توفى سنة ٢٠٨هـ.

## ١٦٢- المسيب بن علس: ١٦٨.

المسيب بن علس بن مالك بن عمرو بن قمامة بن ربيعة بن نزار شاعر جاهلي كان أحد المقلين المفضلين في الجاهلية وهو خال الأعشى ميمون وقيل اسمه زهير وكنيته أبو فضة مجهول تاريخ الوفاة.

۱۳۳*- ا<mark>بن العب تب</mark>ز*و۲ ، ۳۱ ، ۳۷ ، ۳۸ ، ۵۱ ، ۵۲ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۸ ، ۱۳۱ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۱ ، ۱۸۸ ، ۱۸۱ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸ ،

عبد الله بن محمد المعتز بالله بن المتوكل بن المعتصم بن الرشيد العباسي أبو العباس: الشاعر المبدع خليفة يوم وليلة ولد ببغداد وأولع بالأدب قتله المقتدر العباسي خنقاً وللشعراء فيه مرات كثيرة. توفى سنة ٢٩٦هـ.

# ١٦٤- أبو العلاء المعري: ٢٧، ٧٧ ، ٨٦ ، ٢٥٦ ، ٣٠٣ ، ٣٠٠.

أحمد بن عبد الله بن سليمان التنوخي المعري أبو العلاء. شاعر فيلسوف ولد ومات في معرة النعمان كان نحيف الجسم، أصيب بالجدري صغيراً فعمي في الرابعة من عمره وقال الشعر وهو ابن احدى عشرة سنة وهو من بيت علم كبير في بلده ولما مات وقف على قبره ٨٤ شاعراً يرثونه، توفى سنة ٤٤٩هـ.

# ١٦٥- المعقرالبارقي: ١٧٦.

مُعَقَّر بن أوس بن حمار بن الحارث البارقي الأدي، شاعر يماني من فرسان قومه في الجاهلية شهد يوم جبلة قبل المولد النبوي بـ ١٩ عاماً وله في ذلك شعر وعمي في أواخر عمره، توفي سنة ١٤ ق.هـ تقريباً.

# ١٦٦ - معن بن أوس المزني: ١٥٩.

معن بن أوس بن نصر بن زياد المزني: شاعر فحل من مخرمي الجاهلية والإسلام له مدائح في جماعة من الصحابة رحل إلى الشام والبصرة وكف بصره في أواخر أيامه وكان يتردد إلى عبد الله بن عباس وعبد الله بن جعفر بن أبي طالب فيبالغان في اكرامه، توفى سنة ٦٤هـ.

# ١٦٧- أبو الحسن بن مقلة، ٧٨.

محمد بن علي بن الحسين بن مقلة أبو علي: وزير من الشعراء الأدباء يضرب بحسن خطته المثل ولد في بغداد وولي جباية الخراج في بعض أعمال فارس ثم نفي وسجن وقطعت يده اليمنى فكان يشد القلم على ساعده ويكتب به فقطع لسانه ولحقه في سجنه شقاء كبير حتى مات في سجنه شقاء كبير حتى مات في سجنه ودفن بعد موته ثلاث مرات، توفى سنة ٣٢٨هـ.

# ۱٦٨ - *ميمون بن* قيس: ۱٧٤.

ميمون بن قيس بن جندل من بني قيس بن ثعلبة الوائلي أبو بصير المعروف بأعشى قيس ويقال له أعشى بكر بن وائل والأعشى الكبير: من شعراء الطبقة الأولى في الجاهلية وأحد أصحاب المعلقات كان غزير الشعر وكان كثير الوفود على الملوك وسمي صناجة العرب لأنه كان يغنى بشعره، توفى سنة ٧هـ، أدرك الإسلام ولم يسلم.

#### ١٦٩- النابغة الجعدي:١٣٠ ، ٢٩١.

قيس بن عبد الله بن عُدَس بن ربيعة الجعدي العامري أبو ليلى: شاعر مفلق صحابي من المعمرين اشتهر في الجاهلية، وسمي (النابغة) لأنه أقام ثلاثين سنة لا يقول الشعر ثم نبغ فقاله وكان ممن هجر الأوثان ونهى عن الخمر قبل ظهور الإسلام ثم أسلم وأدرك صفين فشهدها مع على، جاوز المائة وكف بصره، توفى سنة ٥٠هـ تقريباً.

## ١٧٠- النابغة الذبياني،١٢٢ ، ١٢٨ ، ١٨٩ ، ٢٤٥ ، ٢٥٢ ، ٢٨٢ ، ٢٩٠.

زياد بن معاوية بن خباب الذبياني الغطفاني المضري أبو أمامة: شاعر جاهلي من الطبقة الأولى من أهل الحجاز كانت تضرب له قبة من جلد أحمر بسوق عكاظ فتقصده الشعراء فتعرض عليه أشعارها ومن هؤلاء الأعشى وحسان والخنساء، توفي سنة ١٨ ق.هـ.

## ١٧١ - ابن ناقيا البغدادي، ١٠٩.

عبد الله بن محمد بن الحسين بن ناقيا، أبو القاسم، ويقال له: البذار: شاعر، مترسل، لغوي، من أهل بغداد، وكان كثير المجون، ينسب إلى المعطلة، ويتهم بالطعن على الشريعة، من كتبه: (ملح الممالحة) و (الجمان في تشبيهات القرآن)و (مقامات)، توفى سنة ٤٨٥هـ.

#### ۱۷۲ - این نباته، ۲۸۸ ، ۲۹۱.

محمد بن محمد بن محمد الحسن الجذامي الفارقي المصري أبو بكر جمال الدين بن نباتة شاعر عصره وأحد الكتاب المترسلين العلماء بالأدب، توفى فى القاهرة سنة ٧٦٨ هـ.

#### ۱۷۳ - نصيب: ۲٤٩.

نصيب بن رباح أبو محجن مولى عبد العزيز بن مروان، شاعر فحل مُقَدَّم في النسيب والمناخ كان عبداً أسود لراشد بن عبد العزى من كنانة من سكان البادية، وأنشد أبياتاً بين يدي عبد العزيز بن مروان فاشتراه وأعتقه، توفي سنة ١٠٨هـ.

#### ١٧٤ - نصيرالدين الحمامي: ٢٨٥.

أحمد بن علي المناوي المصري، قال عنه أبو حيان أنه كان أديباً كيس الأخلاق، ولد سنة ١٩٨هـ وعمل بالقاهرة والتقى بعلمائها، ولحقته حرفة الشعر، كان يرتزق بضمان الحمامات، مات سنة ٧٠٨هـ.

## 140 - الثَّمَري:

منصور بن الزبرقان بن سلمة بن شريك النمري، أبو القاسم، من بني النمر بن قاسط: شاعر، من أهل الجزيرة الفراتية، كان تلميذ كلثوم بن عمرو العتابي، ثم حصل بينهما وحشة، حتى تهاجيا، وسعى كل منهما على هلاك صاحبه، توفى نحو سنة ١٩٠هـ.

## ١٧٦- أبو نواس: ١٥ ، ٣٨ ، ١٥٠ ، ٢٥٧ ، ٢٥٧ ، ٣٠١ ، ٣٠١.

الحسن بن هانيء بن عبد الأول بن صباح الحكمي بالولاء أبو نواس: شاعر العراق في عصره ولد في الأهواز في خوزستان ونشأ بالبصرة ورحل إلى بغداد، قال الجاحظ: ما رأيت رجلاً أعلم باللغة ولا أفصح لهجة من أبى نواس، توفى سنة ١٩٨٨هـ.

## ۱۷۷- أبو ذؤيب، ۲۰ ، ۱۸۰.

خويلد بن خالد بن محرِّت، أبو ذؤيب، من بني هذيل بن مدركة، من مضر: شاعر فحل، مخضرم، أدرك الجاهلية والإسلام، وسكن المدينة، واشترك في الغزو والفتوح، أشهر شعره عينيه رثى بها خمسة أبناء له أصيبوا بالطاعون في عام واحد، مطلعها: (أمن المنون وريبه تتوجع)، وفد على النبي صلى الله عليه وسلم ليلة دفنه، فأدركه وهو مسجّى، وشهد دفنه، له (ديوان أبى ذؤيب). توفى نحو سنة ٢٧هـ.

# ۱۷۸ - الوأواء الدمشقى: ۱۷۸.

محمد بن أحمد الغساني الدمشقي، أبو الفرج، المعروف بالوأواء: شاعر مطبوع، حلو الألفاظ: في معانيه رقة، كان مبدأ أمره منادياً بدار البطيخ في دمشق، له ديوان شعر مطبوع، توفى نحو سنة ٨٥هـ.

## ١٧٩- محمد اليزدي: ١٤٩.

محمد بن العباس بن محمد اليزيدي، أبو عبد الله: من كبار علماء العربية والأدب ببغداد، وهو حفيد (يحيى بن المبارك)، استدعاه في آخر عمره المقتدر العباسي لتعليم أولاده فلزمهم مدة، له كتب منها: (الأمالي) و (مناقب بني العباس) وأخبار اليزيديين، توفي سنة ٢١٠هـ.

## ۱۸۰- يمان: ۱۰.

اليمان بن أبي اليمان البندنيجي أبو بشر: أديب عارف باللغة فارسي ولد قرب بغداد ضريراً حفظ كثيراً من الشعر والأخبار وصنف من الكتب «لاشعر»، توفى سنة ٢٨٤هـ.

# المسراجسع

- الاتقان في علوم القرآن للحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطي / تحقيق محمد أبو
   الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتابة سنة ١٩٧٤م.
- ٢ أسرار البلاغة / تحقيق محمد عبد العزيز النجار مكتبة ومطبعة علي صبيح مصر سنة
   ١٣٩٧ هـ ١٩٧٧م.
- ٣ البحر المحيط للإمام أثير الدين أبي عبد الله محمد بن يوسف المشهور بأبي حيان
   الأنداسي/ الطبعة الأولى سنة ١٣٢٨ هـ، مطبعة السعادة/ محافظة مصر.
  - ٤ البديع/ ابن المعتز طبعة كراتشوفسكي،
- ه بديع القرآن/ لابن الاصبع المصري/ تحقيق د. حفني شرف مطبعة نهضة مصر سنة
   ١٩٥٧م.
- ٦ البلاغة والتطبيق للدكتور أحمد مطلوب والدكتور حسن البصير الطبعة الأولى سنة
   ١٤٠٢م ١٤٠٢ هـ. الجمهورية العراقية وزارة التعليم العالى والبحث العلمى.
  - ٧ البلاغة الواضحة للمدارس الثانوية تأليف على الجارم ومصطفى أمين.
    - ٨ البيان والتبيين/ الجاحظ أبو عثمان عمرو بن بحر ط. هارون.
- ٩ تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن لابن أبي الاصبع المصري تحقيق الدكتور محمد حفني شرف المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية لجنة إحياء التراث القاهرة سنة ١٣٨٣ هـ.
- التلخيص في علوم البلاغة/ للإمام جلال الدين محمد بن عبد الرحمن القزويني شرح
   الأستاذ عبد الرحمن البرقوتي دار الكتاب العربي/ بيروت لبنان.
- ١١ ثلاث رسائل في إعجاز القرآن / للرماني والخطابي والجرجاني تحقيق محمد خلف الله
   والدكتور محمد زغلول. الطبعة الثانية سنة ١٣٨٧ هـ ١٩٦٨م دار المعارف بمصر.
- ١٢ الجمان في تشبيهات القرآن لأبي قاسم عبد الله بن محمد بن الحسين ابن ناقيا
   البغدادي تحقيق عدنان زرزور ومحمد الداية / المطبعة العصرية بالكويت سنة ١٣٨٧ هـ ١٩٦٨م، الطبعة الأولى.
- ١٣ جمهرة البلاغة / المعلم عبد الحميد الفراهي / سلسلة الدائرة الحميدية طبع بالهند سنة ١٣٦٠ هـ.

- ١٤ جواهر البلاغة / السيد أحمد الهاشمي، دار الفكر بيروت الطبعة الثانية سنة
   ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
  - ١٥ الحيوان / الجاحظ أبو عثمان عمرو بن بحر طبعة هارون.
- ١٦ دراسات تفصيلية شاملة بلاغة عبد القاهر في التشبيه والتمثيل والتقديم والتأخير / عبد الهادي العدل، تحقيق عبد السلام سرحان الطبعة الثانية سنة ١٣٧٥ هـ ١٩٥٥م.
   المطبعة المنيرية.
  - ١٧ دفاع عن البلاغة / أحمد حسن الزيات مطبعة الرسالة سنة ١٩٤٥م.
- ١٨ دلائل الإعجاز / عبد القاهر الجرجاني تحقيق عبد المنعم خفاجي / الناشر مكتبة القاهرة سنة ١٩٧٦م ١٣٩٦ هـ.
- ١٩ رغبة الآمل من كتاب الكامل لسيد بن علي المرصفي الطبعة الأولى سنة ١٣٤٦هـ –
   ١٩٢٧م مطبعة النهضة / مصر.
- ٢٠ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني / لأبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي / ادارة الطباعة المنيرية مصر.
  - ٢١ سر الفصاحة لابن سنان الخفاجي.
  - ٢٢ سنن ابن ماجة تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقى دار احياء التراث.
- ٣٢ شرح ديوان الحماسة لأبي علي المرزوقي نشره أحمد أمين وعبد السلام هارون الطبعة
   الثانية القاهرة مطبعة لجنة التأليف والترجمة سنة ١٣٨٧ هـ ١٩٦٧م.
- ٢٤ شرح ديوان المتنبي / عبد الرحمن البرقوقي الناشر دار الكتاب العربي / بيروت لبنان.
- 70 صحيح البخاري محمد بن اسماعيل البخاري، ضبط وترقيم د. مصطفى البغا/ الطبعة الأولى دار القلم.
  - ٢٦ صحيح مسلم مسلم بن الحجاج تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي.
  - ٧٧ صحيج الترمذي بشرح الإمام ابن العربي المالكي الطبعة الأولى سنة ١٩٣١م.
    - ٢٨ الصناعتين لأبي هلال العسكري / طبعة الخانجي سنة ١٣٢٠ هـ.
- ٢٩ الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز / يحيى بن حمزة العلوي دار
   الكتب العلمية بيروت لبنان سنة ١٤٠٠ هـ ١٩٨٠م.

- ٣٠ − علوم البلاغة لأحمد مصطفى المراغي مطبعة محمد محمد مطر/ مصر سنة ١٣٣٥ هـ- ١٩١٧م، ١٩٧٤م.
  - ٣١ علم البيان / د. عبد العزيز عتيق دار النهضة العربية للطباعة والنشر / بيروت.
- ٣٢ العمدة في محاسن الشعر وادابه ونقده لأبي علي الحسن بن رشيق القيرواني تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد / دار الجيل بيروت لبنان الطبعة الرابعة.
- ٣٣ الفوائد المشوقة إلى علوم القرآن وعلم البيان / لابن القيم الجوزية / دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- ٣٤ فن الاستعارة دارسة تحليلية في البلاغة والنقد مع التطبيق على الأدب الجاهلي/ د.
   أحمد السيد الصاوى الهيئة المصرية العامة للكتاب/ الاسكندرية.
- ٣٥ الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل للإمام محمود بن عمر الزمخشرى الطبعة الأولى مطبعة الاستقامة بالقاهرة سنة ١٣٦٥ هـ ١٩٤٦م.
- ٣٦- المثل السائر أبو الفتح ضياء الدين نصر ابن الأثير الموصلي تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده سنة ١٣٥٨ هـ ١٩٣٩م.
- ٣٧ المجازات النبوية تأليف الشريف الرضي شرح طه عبد الرؤوف سعد شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الطبي وأولادة/ مصر الطبعة الأخيرة سنة ١٣٩١هـ ١٩٧١م.
  - ٣٨ مسند الإمام أحمد أحمد بن حنبل المكتب الإسلامي بيروت.
- ٣٩ مطول على التلخيص/ العلامة سبعد التفتازاني/ تصحيح عثمان أفندي زاده أحمد رفعت سنة ١٣٣٠هـ.
- مفتاح العلوم لأبي يعقوب يوسف بن أبي بكر السكاكي/ دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- ٤١ من بلاغة القرآن/ الدكتور أحمد أحمد بدوي الطبعة الثالثة، الناشر مكتبة مصر بالفجالة.
- ٤٢ نحو بلاغة جديدة للدكتور محمد عبد المنعم خفاجي والدكتور عبد العزيز شرف/ الناشر مكتبة غريب

# فهرسالموضوعات

| الموضوع                             | الصا |
|-------------------------------------|------|
| مقدمة الطبعة الثانية                |      |
| لقدمة                               |      |
| طم البيان                           |      |
| لبيان تعريفة وتطوره                 |      |
| لباب الأول: التثنبيه                |      |
| التشبيه بين الوسيلة والغاية         |      |
| أركان التشبيه                       |      |
| الركنان الأولان: المثنبه والمشبه به |      |
| الركن الثالث: الأداة                |      |
| الركن الرابع: وجه التشبيه           |      |
| قسام التشبيه                        |      |
| أقسام التشبيه عند المبرد            |      |
| أقسام التثنبيه عند الرماني          |      |
| قسيم التشبيه من حيث طرفاه           |      |
| قسيم التشبيه من حيث الأداة          |      |
| قسيم التشبيه من حيث وجه الشبه       |      |
| نشبيه التمثيل                       |      |
| هل التشبيه هو التمثيل وآراء العلماء |      |
| مذهب عبدالقاهر                      |      |
| مذهب السكاكي                        |      |
| مذهب القزويني                       |      |

| تشبيه التمتيلي كما استقر عليه اقوال البيانيين | 77         |
|-----------------------------------------------|------------|
| تشبيه الضمني                                  | <b>V.V</b> |
| عبابٌ تأثير التشبيه                           | ٧٦         |
| تشبيه القريب والتشبيه البعيد                  | ۸.         |
| تشبيه في القرآن                               | ۸۷         |
| ائج                                           | ۸۷         |
| صائص التشبيه في القرآن                        | ۸۹         |
| ض الموضوعات في التشبيه                        | 97         |
| لاً: الترغيب والترهيب                         | 97         |
| نياً: الانسان في القرآن                       | ٩٤         |
| لثاً تشبيهات عامة                             | ۲.۱        |
| عذلك) في كتاب الله                            | ١.٧        |
| لكاف) في كتاب الله                            | ۱.۸        |
| ل في القرآن تشبيه مقلوب                       | ١١.        |
| تشبيهات في السنة المطهرة                      | 117        |
| فراض التشبيه وبلاغته                          | 711        |
| ئراضه                                         | 711        |
| رغة التشبيه                                   | 119        |
| علَّة مما كان يدور في مجالس الأمراء والخلفاء  | 177        |
| باب الثاني: المجاز:                           | ١٣٣        |
| هيد وفيه                                      | ١٣٣        |
| ﴾: تعريفه                                     | ١٣٣        |
| نياً: المجاز بين المثبتين والنافين            | ۱۳۷        |
|                                               |            |

| المبحث السادس: أسلوب الحكيم        | 797 |
|------------------------------------|-----|
| الفصل الثاني: المحسنات اللفظية     | 799 |
| المبحث الأول: الجناس               | 799 |
| المبحث الثاني: السجع               | T-0 |
| المبحث الثالث: ردّ العجز على الصدر | ٣.٩ |
| بدائع القرآن                       | 711 |
| البديع في الحديث الشريف            | 719 |
| الصور البيانية في الشعر الحديث     | ٣٢٣ |
| خاتمة                              | 779 |
| فهرس الأمات القرآنية               | 720 |
| فهرس الاحاديث النبوية              | 771 |
| فهرس القوافي                       | 470 |
| فهرس القصائد                       | ۲۸۹ |
| فهرس الأعلام                       | 791 |
| المراجع                            | 173 |